
         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ          - ๑๐ –    ปีที่ ๒ ฉบับที่ ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๘ 

 

การศึกษาแนวทางพัฒนาการศึกษาของคณะสงฆ์ 
A study of Developing Guideline for Sangha's Education 

 
อินถา ศิริวรรณ๑ 

นิเวศน์ วงศ์สุวรรณ๒ 
 

บทคัดย่อ 
การศึกษานี้เป็นการวิจัยเชิงบรรยาย มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษารูปแบบการจัดการศึกษา

พระปริยัติธรรมแผนกธรรมและแผนกบาลี ที่เหมาะสมกับรายวิชาสามัญ ส าหรับพระภิกษุสามเณร 
โดยมีกลุ่มตัวอย่างประกอบไปด้วยผู้เชี่ยวชาญ ๒๖ รูป/คน พระภิกษุสงฆ์ ๑๖ รูป และคฤหัสถ์ ๑๐ 
คน  เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัยเป็นแบบสอบถามที่ผู้วิจัยสร้างขึ้น ในลั กษณะเป็นแบบมาตรส่วน 
ประมาณค่า ๕ ระดับ  

ผลการศึกษาพบว่า คณะสงฆ์ควรปรับปรุงเปลี่ยนแปลง หลักสูตรพระปริยัติธรรมแผนก
ธรรมและบาลีให้เป็นไปตามบทบัญญัติแห่งกฎหมายการศึกษาที่ให้สิทธิสถาบันพระพุทธศาสนาจัด
การศึกษาได้ รูปแบบการจัดการศึกษาพระปริยัติธรรมแผนกธรรมและแผนกบาลีที่เหมาะสม ซึ่งควร
จะน ามาใช้ได้แก่ รูปแบบเปิดโอกาสให้พระภิกษุสามเณรได้เรียนวิชา นักธรรม–บาลี และวิชาสามัญ
ควบคู่กันไป ตั้งแต่มัธยมศึกษาปีที่ ๑ ถึงระดับปริญญาเอก วิชาที่พระภิกษุสามเณรควรได้รับการศึกษา
ในหลักสูตรพระปริยัติธรรมแผนกธรรมและแผนกบาลี ได้แก่ วิชา ภาษาต่างประเทศ ภาษาไทย สังคม
ศึกษา ศาสนาและวัฒนธรรม คณิตศาสตร์ ศิลปะ วิทยาศาสตร์ สุขศึกษาและพลศึกษา การงานอาชีพ
และเทคโนโลยี  ซึ่งเป็นวิชาพ้ืนฐานการศึกษาที่เรียนและสอนในสถานศึกษาโดยทั่วไป ดังนั้น คณะ
สงฆ์หรือผู้ที่เกี่ยวข้องกับการจัดการศึกษาของคณะสงฆ์ ควรจะถือโอกาสที่พัฒนาปรับปรุงการศึกษา
พระปริยัติธรรมแผนกธรรมและแผนกบาลี  ให้เหมาะสมกับกาลสมัย หลักสูตรพระปริยัติธรรมก็จะ
ตอบสนองความสนใจและความต้องการของผู้เรียนได้มากขึ้นและจะท าให้นักเรียนที่เรียนจบ ชั้น
ประถมศึกษาปีที่ ๖ หันมาสนใจบวชเรียนในพระพุทธศาสนามากขึ้น นอกจากนั้น รูปแบบการจัด
การศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกธรรมและแผนกบาลี นี้อาจจะเป็นที่นิยมแพร่หลายและถูกน าไป
ประยุกต์ใช้ระบบโรงเรียนโดยทั่วไป  ในที่สุด พระพุทธศาสนาจะเจริญก้าวหน้าและด ารงมั่น เพ่ือ
ความสงบสุขของปวงประชาชนชาวไทย และชาวโลกตลอดไป 
 
ค าส าคัญ: การศึกษา, แนวทางพัฒนา, คณะสงฆ์  

 
 
 
 

                                                 
๑คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
๒ผู้อ านวยการส านักศึกษาท่ัวไป วิทยาลัยเทคโนโลยีสยาม. 



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ          - ๑๑ –    ปีที่ ๒ ฉบับที่ ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๘ 

 

Abstract 
The objectives of this descriptive research were to study the form of 

education management in Phrapariyattidhamma Study in Dhamma Section and Pali 
section suitable to subjects in general education section. The samples used in the 
study consisted of 26 experts; 16 monks and 10 lay-men. The research instrument 
was 5-rating scale questionnaire. 

The study found that Phrapariyattidhamma curriculum in Dhamma Section 
and in Pali Section should adjusted according to Education Act permitting Buddhist 
institutes in running education. A suitable form of  education management for 
Phrapariyattidhamma curriculum in Dhamma Section and in Pali Section was to allow 
monks and novices study Dhamma, Pali and general education together at the same 
time starting from Matthayom 1 to Ph.D. level. The course subjects that should be 
provided for monks and novices to study were: foreign languages, Thai language, 
social study, religion and culture, arithmetic, arts, science, hygiene and physical 
education, vocation and technology. At the same time, the teaching and learning 
methods in Dhamma and Pali should be improved in accordance with the modern 
time. Then the Phrapariyattidhamma curriculum can fulfill the need of learners more 
and more. Having finished Pathom 6, more children will be interested in ordination 
and study in temple. Furthermore, the improved curriculum will be implemented in 
child schools and that will directly result to the prosperity of Buddhism and 
happiness of learners. 

 
Keywords: Education, Developing Guideline, Sangha’s Education  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ          - ๑๒ –    ปีที่ ๒ ฉบับที่ ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๘ 

 
บทน า 

การศึกษาของคณะสงฆ์ หมายถึง 
การศึกษาที่พระภิกษุ สามเณร จะต้องเล่าเรียน
ศึกษา ค้นคว้า และ ท าความเข้าใจ มี ๔ ประการ 
คือ ๑) การศึกษาพระปริยัติธรรมแผนกธรรม ๒) 
การศึ กษาพระปริ ยั ติ ธ ร รมแผนกบาลี  ๓ ) 
การศึกษาพระปริยัติธรรมแผนกสามัญศึกษา ๔) 
การศึกษาในมหาวิทยาลัยสงฆ์  

การศึ กษา เป็ นหั ว ใจส าคัญของ
ประเทศชาติ พระพุทธศาสนาเป็นหัวใจส าคัญยิ่ง
ของการศึกษากว่าเดิม วัดเป็นแหล่งที่มาของ
การศึกษา พระภิกษุเป็นครูผู้สอนให้การศึกษาใน
ด้านต่างๆ วัดจึงเป็นแหล่งพัฒนาการศึกษาของ
ประเทศไทย มาตั้งแต่อดีตกาลและมีบทบาท
ส าคัญในการจัดการศึกษา เพ่ือพัฒนาประชาชน
ในชาติให้มีความรู้ ความสามารถ มีคุณธรรม 
จริยธรรม สามารถประกอบอาชีพและด ารงชีวิต
อย่างสงบสุข  อนึ่งสังคมไทยส่วนใหญ่เป็นสังคม
ที่นับถือ พระพุทธศาสนา การปฏิรูปการศึกษา
ปั จ จุ บั น  จึ ง จ า เ ป็ น อ ย่ า ง ยิ่ ง  ที่ จ ะ น า
พระพุทธศาสนา เข้ามาเกี่ยวข้องกับการศึกษา  
โดยน าการเรียนการสอนพระพุทธศาสนามา
ประยุกต์ให้สัมพันธ์ กลมกลืนกับวิชาต่างๆ  ที่จัด
ให้มีการเรียนการสอนในด้าน การศึกษาต่างๆ 
ทั่วประเทศ 

ปัจจุบันการปฏิรูปการศึกษา ได้
ด า เ นิ น ก า รอย่ า ง ต่ อ เ นื่ อ ง  ส่ ง ผ ลต่ อ ก า ร
เปลี่ยนแปลง ในบริบทด้านต่างๆ ที่เกี่ยวข้องกับ
การศึกษาของคณะสงฆ์ ึึ่งนับว่ามีบทบาทส าคัญ 
ในการศึกษาไทยมาตามล าดับ ทั้งในด้านวิถีชีวิต
วิธีคิด และวิธีการ การเรียนรู้ ได้รับผลกระทบนี้
ด้วยดังนั้น  เมื่อรัฐบาลมีนโยบายในการปฏิรูปใน
การศึกษาตามพระราชบัญญัติการศึกษา พ.ศ. 
๒๕๔๒  จึงสมควรพิจารณาถึงสภาพการจัด
การศึกษาของคณะสงฆ์ ในปัจจุบันและ อนาคต 

ควรจะจัดการศึกษาอย่างไร จึงจะเหมาะสม 
เอ้ืออ านวยและเกื้อกูลต่อการปฏิรูปการศึกษาให้
บรรลุเป้าหมาย ตามที่ก าหนดไว้  

 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

เ พ่ื อศึ กษ าแนวทา งก า ร พัฒนา
การศึกษาของคณะสงฆ์  ในหลักสูตรพระปริยัติ
ธรรมแผนกธรรมและพระปริยัติธรรมแผนกบาลี 
ในประเด็นต่ างๆ ดั งนี้  ๑ )  รูปแบบการจัด
การศึกษาหลักสูตรพระปริยัติธรรมแผนกธรรมที่
เหมาะสม ๒) รูปแบบการจัดการศึกษาหลักสูตร
พระปริยัติธรรมแผนกบาลีที่เหมาะสม ๓) วิชา
สามัญในรูปแบบของการจัดการศึกษาหลักสูตร 
พระปริยัติธรรม แผนกธรรม และ พระปริยัติ
ธรรม แผนกบาลี 

 
ขอบเขตของการวิจัยและกรอบแนวความคิด 

การวิจัยนี้ เป็นการวิจัยเชิงพรรณนา 
(Descriptive research) ใช้วิธีการวิจัยแบบเดล
ฟายเทคนิค (Delphi Teehigue) กลุ่มตัวอย่าง 
ได้แก่ ผู้ เชี่ยวชาญด้านการศึกษาคณะสงฆ์ใน
กรุงเทพมหานคร มีตัวแปรที่จะศึกษาดังนี้  

๑. ตัวแปรอิสระ ได้แก่  ผู้เชี่ยวชาญ
ด้านการศึกษาของคณะสงฆ์  ประกอบด้วย 
บรรพชิต และคฤหัสถ์  

๒. ตัวแปรตาม ได้แก่ รูปแบบการจัด
การศึกษาพระปริยัติธรรมแผนกธรรม พระปริยัติ
ธรรมแผนกบาลี และ วิชาสามัญที่พระภิกษุ 
สามเณร ควรจะศึกษาเล่าเรียนในหลักสูตร
ดังกล่าว 

จ ากขอบ เขตการ วิ จั ย ดั ง กล่ า ว 
สามารถน ามาเป็นกรอบแนวความคิด ในการวิจัย
ได้ดังนี ้

 

 



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ          - ๑๓ –    ปีที่ ๒ ฉบับที่ ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๘ 

 
       ตัวแปรอิสระ                                        ตัวแปรตาม 

 
 
 
 
 
 

 
สรุปผลการวิจัย 

๑. ความคิดเห็นของผู้ เชี่ยวชาญ
เกี่ยวกับรูปแบบการจัดการศึกษาพระปริยัติธรรม
แผนกธรรมและแผนกบาลีในรูปแบบการจัด
การศึกษาพระปริยัติธรรมแผนกธรรมและแผนก
บาลี ๕ รูปแบบที่ผู้วิจัยเสนอขอให้ผู้เชี่ยวชาญ
พิจารณาให้ความเห็นว่าเห็นด้วยหรือไม่ เห็นด้วย
กับรูปแบบแต่ละรูปแบบมากน้อยแค่ไหนเพียงไร
นั้น  พบว่า ผู้เชี่ยวชาญเห็นด้วยกับรูปแบบที่ ๑ 
ในระดับมาก โดยมีค่ามัธยฐานเท่ากับ ๓.๗๕ 
และรูปแบบที่ ๒ ในระดับมากเช่นเดียวกัน โดยมี
ค่ามัธยฐานเท่ากับ ๓.๕๐ รองลงมา ได้แก่ 
รูปแบบที่ ๕ ึึ่งผู้เชี่ยวชาญเห็นด้วยในระดับปาน
กลาง โดยมีค่ามัธยฐานเท่ากับ ๒.๕๐ ส่วน
รูปแบบที่ ๓ และรูปแบบที่ ๔ ผู้เชี่ยวชาญเห็น
ด้วยในระดับน้อย โดยมีมัธยฐานเท่ากับ ๒.๓๘ 
เท่ากัน โดยในแต่ละรูปแบบผู้ เชี่ ยวชาญมี
ความเห็นไม่สอดคล้องกัน 

นอกจากนี้ ผู้เชี่ยวชาญยังให้ความ
คิดเห็นที่น่าสนใจเพ่ิมเติมเกี่ยวกับรูปแบบการจัด
การศึกษาพระปริยัติธรรมแผนกธรรมและแผนก
บาลี แต่ละรูปแบบดังนี้ 

รูปแบบที่ ๑ เป็นรูปแบบที่ทันสมัย
เหมาะสมกับคนรุ่นใหม่ และเป็นรูปแบบที่น่าจะ
ลงตัวมากที่สุดเพราะมีการแบ่งระดับชัดเจนไม่
สับสน และจะไม่ท าให้ผู้เรียนเรียนหนักในช่วงต้น
จะค่อยปรับสภาพพ้ืนฐานและความเข้าใจใน
พระพุทธศาสนาให้ค่อยเพ่ิมมากขึ้น อย่างพอดี 

ขอให้เร่งจัดการศึกษาพระปริยัติธรรมแผนก
ธรรมและแผนกบาลี ตามรูปแบบที่ ๑ นี้โดยเร็ว 

รู ป แ บ บ ที่  ๒  ใ ห้ ค ว า ม รู้ ท า ง
พระพุทธศาสนาในช่วงต้น ๆ ค่อนข้างช้า เพราะ
ไปเสียเวลากับน.ธ. ตรี–โท–เอก (พ.ป.ธ.๑-๖) 
มากเกินไป ท าให้เริ่มต้นเรียนบาลี แต่ช่วง พ.ป.ธ.
๗ – พ.ป.ธ.๑๕ เป็นการเรียนที่เหมาะสมในยุค
ปัจจุบันที่จะเรียนจบเร็ว และจะได้มีพลังในการ
ท าประโยชน์แก่พระพุทธศาสนาและสังคม 

รูปแบบที่  ๓  จั ดรูปแบบได้ดี แต่
ปฏิบัติยากตั้งแต่ พ.ป.ธ.๑ – พ.ป.ธ.๖ เรียนควบ
หลายอย่างหนักเกินไป ส าหรับการเรียนอาจจะ
ท าให้การเรียนไม่ได้ผลอย่างเต็มที่แต่ พ.ป.ธ.๗ – 
พ.ป.ธ.๑๕ เป็นการเรียนที่กระชับดี 

รูปแบบที่ ๔ รูปแบบนี้ไม่เหมาะสม
และไม่มีแรงจูงใจให้อยากเรียน เพราะมีความ
ใกล้เคียงกับรูปแบบการจัดการเรียนการสอน
พระปริยัติธรรมในปัจจุบัน และ พ.ป.ธ.๑-๖ เน้น
การเรียนภาษาบาลีอย่างเดียว ไม่ ได้ เรียน
นักธรรมหรือวิชาสามัญ แม้จะเทียบ ม.๖ ได้ แต่
ความรู้ที่ได้อาจจะไม่เท่ากับ ม.๖ ทั่วไป จึงควรให้
เรียนวิชาสามัญในช่วง ๖ ปีแรก แต่ตั้งแต่ พ.ป.ธ.
๖-๙ ใช้เวลาศึกษาเล่าเรียนมากเกินไป 

รูปแบบที่ ๕ รูปแบบนี้เป็นรูปแบบ
ดั้งเดิมท่ีใช้มานาน ึึ่งมีผลดีที่ท าให้ผู้เรียนมีความ
ลึกึึ้งในเนื้อหาธรรมะ และบาลีได้มากที่สุด แต่
รูปแบบนี้เป็นรูปแบบที่ดิ่งทางเดียวเกินไปท าให้
ขาดความรอบรู้ จึงควรปรับปรุงให้ทันสมัยเพ่ือ

ผู้เชี่ยวชาญด้านการศึกษาของคณะสงฆ์ 
- บรรพชิต 
- คฤหัสถ์ 

-  รูปแบบการจัดการศึกษาพระปริยัติธรรมแผนก
ธรรม และ พระปริยัติธรรมแผนกบาลีที่เหมาะสม 
-  รายวิชาสามัญในหลักสูตร พระปริยัติธรรม 
แผนกธรรม และแผนกบาลี 



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ          - ๑๔ –    ปีที่ ๒ ฉบับที่ ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๘ 

 
สนองความต้องการของผู้เรียนในโลกแห่งความ
เปลี่ยนแปลง แต่ถ้าจะจัดการเรียนการสอน
นักธรรม – บาลี รูปแบบดั้งเดิมนี้ไว้ ส าหรับ
ผู้สนใจเป็นพิเศษ ก็น่าจะท าในลักษณะลดจ านวน
ส านักเรียนให้น้อยลง เช่น อาจจะจัดเรียนที่
ส านักเรียนฝั่งกรุงเทพ ฯ ๒ แห่งและฝั่งธนบุรี ๒ 
แห่ง 

โดยสรุป ผู้ เชี่ยวชาญเห็นด้วยกับ
รูปแบบการจัดการศึกษาพระปริยัติธรรมแผนก
ธรรม และแผนกบาลี ๕  รูปแบบตามที่ผู้วิจัย
เสนอมากบ้างน้อยบ้าง ลดหลั่นกันไป รูปแบบ
ก า ร ศึ ก ษ า พ ร ะป ริ ยั ติ ธ ร ร ม แ ผ น ก บ า ลี ที่
ผู้เชี่ยวชาญเห็นด้วยในระดับมากเป็นอันดับแรก 
ได้แก่รูปแบบที่ ๑ รองลงมาเห็นด้วยเป็นระดับ
มากเป็นอันดับสอง ได้แก่ รูปแบบที่ ๒ ส าหรับ
รูปแบบที่ ๕ ผู้เชี่ยวชาญเห็นด้วยในระดับปาน
กลาง ในขณะที่รูปแบบที่ ๓ และรูปแบบที่ ๔ 
ผู้เชี่ยวชาญเห็นด้วยในระดับน้อย 

๒. ความคิดเห็นเพิ่มเติมเกี่ยวกับแนว
ทางการพัฒนาการศึกษาพระปริยัติธรรมแผนก
ธรรมและแผนกบาลี 

ผู้เชี่ยวชาญทั้ง ๒๖ รูป/คน คิดเห็น 
๑๐๐%  เห็นด้วยกับการเปลี่ยนแปลงหลักสูตร
พระปริยัติธรรมแผนกธรรมและแผนกบาลีให้
เป็นไปตามบทบัญญัติแห่งกฎหมายการศึกษาที่
ให้สถาบันศาสนามีสิทธิเท่าเทียมกันในการจัด
การศึกษา พร้อมกับให้ เหตุผลสนับสนุนที่
น่าสนใจ ดังนี้ 

๑)  จะเป็นการพัฒนาการศึกษา
พระพุทธศาสนาให้มีรูปแบบที่น่าเรียน ง่ายขึ้น มี
ประกาศนียบัตรรับรองที่ผู้เรียนสามารถน าไป
ประกอบอาชีพหากลาสิกขา และเมื่อมีผู้เรียน
มากขึ้นพระพุทธศาสนาก็จะขยายทั่วไปและ
มั่นคงตลอดไป 

๒) นับเป็นโอกาสที่ดียิ่งที่การศึกษา
ของคณะสงฆ์โดยเฉพาะอย่างยิ่ง หลักสูตรธรรม

และบาลีที่เก่าและล้าสมัยเกินไปเพราะใช้มานับ
ร้อยๆ ปี จะได้ปรับตัวให้ทันต่อการเปลี่ยนแปลง
ของโลก และปรับตัวให้เข้ากับระบบการศึกษา
ของชาติ หากไม่เช่นนั้นแล้วก็จะท าให้ผู้ศึกษา
หลั กสู ต รพระปริ ยั ติ ธ ร รม เป็ นบุ คคลที่ ไ ร้
ประสิทธิภาพทางการศึกษา และไม่สามารถ
แข่งขันกับสถาบันการศึกษาอ่ืนๆ ได้ 

๓) จะเป็นประโยชน์ต่อการเผยแผ่
และส่งเสริมพระพุทธศาสนา และจะเป็นการ
พัฒนาบุคลากรผู้ที่จะเป็นศาสนทายาทต่อไป ให้
มีความรอบรู้ในศาสตร์ต่างๆ อันจะเป็นประโยชน์
ต่อการเผยแพร่พระพุทธศาสนาให้คงอยู่ตลอดไป 

๔) จะเป็นทางเลือกใหม่ให้กับผู้มา
บวช ึึ่งจะท าให้มีผู้สนใจอยาก าจะบวชมากขึ้น 
และจะเป็นวิถีทางหนึ่งที่จะดึงเอาประชาชนให้มา
สนใจในการศึกษาพระพุทธศาสนามากขึ้น ึึ่ง
ปัจจุบันมีอยู่ เพียงกระจุกเดียว คือ พระภิกษุ
สามเณรเท่านั้น 

๕) เป็นแนวทางที่จะท าให้พระภิกษุ
สามเณร และเยาวชน หันมาสนใจในการศึกษา
เล่าเรียนในพระพุทธศาสนามากขึ้น และเป็นการ
ขยายโอกาสแก่ผู้ด้อยโอกาสทางการศึกษาอย่าง
กว้างขวาง เรื่องรูปแบบการศึกษาพระปริยัติ
ธรรมแผนกธรรมและแผนกบาลีนี้ ควรคิดและท า
กันมานานแล้ว ควรเร่งด าเนินการโดยด่วน 
เพ่ือให้พระภิกษุสามเณรได้รับการศึกษาฝ่ายโลก
และฝ่ายธรรมอย่างกว้างขวาง 

น อ ก จ า ก จ ะ เ ห็ น ด้ ว ย กั บ ก า ร
เปลี่ยนแปลงดังกล่าวแล้ว กลุ่มผู้เชี่ยวชาญยังได้
เสนอแนวความคิดเห็นเพ่ิมเติมที่น่าสนใจบาง
ประการเกี่ยวกับแนวทางพัฒนาการศึกษาพระ
ปริยัติธรรมแผนกธรรม และแผนกบาลี ดังนี้ 

๑) ให้น ารูปแบบที่ ๑ ไปพัฒนาและ
จัดท าเป็นการศึกษาของรัฐอย่างสมบูรณ์ ให้มี
คณะผู้บริหารทั้งพระสงฆ์และฆราวาส อาจน า



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ          - ๑๕ –    ปีที่ ๒ ฉบับที่ ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๘ 

 
ระบบมหาวิทยาลัยสงฆ์ทั้ งสองแห่ งมาเป็น
แนวทาง 

๒) ต้องผลักดันให้มีรูปแบบการจัด
การศึกษาพระปริยัติธรรมแผนกธรรมและแผนก
บาลีตามที่เสนอมาให้ได้ เพราะจะท าให้ผู้ที่สนใจ
ในการศึกษาพระพุทธศาสนามากขึ้นพยายาม
ผลักดัน ให้มากกว่านี้  ต้องท าให้ได้รูปแบบที่
เสนอมา 

๓) การพัฒนาการศึกษาพระปริยัติ
ธรรมแผนกธรรมและแผนกบาลี คือ เรียนธรรม 
– บาลี  และความรู้ สามัญเทียบเท่ากัน ดั ง
หลักสูตรที่สนับสนุนแล้วข้างต้น ขอให้เร่งท า
อย่างรวดเร็วเท่าท่ีจะท าได้ก่อน 

๔ )  คณะสงฆ์ ค ว ร จะมี  พ . ร . บ . 
การศึกษาคณะสงฆ์ โดยให้สอดคล้องหรือ
เชื่อมโยงกับ พ.ร.บ. การศึกษาแห่งชาติ และต้อง
ผลักดันให้มีการศึกษาหลักสูตรพระปริยัติธรรม
แผนกธรรมและแผนกบาลี ตามรูปแบบที่เสนอ
มานี้ให้ได้ โดยเฉพาะรูปแบบที่ ๑ ขอให้เร่งท า
อย่างรวดเร็วเท่าท่ีจะท าได้ จะท าให้นักเรียนที่จบ
ชั้นประถมศึกษาปีที่ ๖ แล้ว หันมาสนใจบวช
เรียนในพระพุทธศาสนามากขึ้น 

๓. ความคิดเห็นเกี่ยวกับกลุ่มสาระ
วิชาที่พระภิกษุสามเณรควรจะได้ศึกษาใน
หลักสูตรพระปริยัติธรรมแผนกธรรมและแผนก
บาลี 

ผู้เชี่ยวชาญมีความคิดเห็นสอดคล้อง
ต้องกันในระดับมากที่สุดว่าพระภิกษุสามเณร
ควรจะได้ศึกษากลุ่มสาระวิชา ๔ กลุ่ม โดยจะ
เ รี ย ง ล า ดั บ จ า ก ม า ก ที่ สุ ด ไ ด้ ดั ง นี้ 
ภาษาต่างประเทศ (ค่ามัธยฐาน = ๔.๙๑ ) 
ภาษาไทย (ค่ามัธยฐาน = ๔.๘๘ ) สังคมศึกษา 
ศาสนา และวัฒนธรรม (ค่ามัธยฐาน = ๔.๘๕ ) 
คณิตศาสตร์  (ค่ามัธยฐาน = ๔.๕๗ ) 

อีก ๔ กลุ่มสาระวิชาผู้ เชี่ยวชาญมี
ความคิดเห็นสอดคล้องกันในระดับมากว่ า

พระภิกษุสามเณรควรจะได้ศึกษาในหลักสูตร
พระปริยัติธรรมแผนกธรรมและแผนกบาลี โดย
เรียงล าดับจากมากไปหาน้อย ดังนี้  ศิลปะ 
(ค่ามัธยฐาน = ๔.๒๙ ) วิทยาศาสตร์ (ค่ามัธย
ฐาน = ๔.๒๗ ) สุขศึกษาและพลศึกษา (ค่ามัธย
ฐาน = ๔.๒๓ ) การงานอาชีพและเทคโนโลยี 
(ค่ามัธยฐาน = ๔.๒๓ ) 

เ ห ตุ ผ ล ส นั บ ส นุ น ใ ห้ พ ร ะ ภิ ก ษุ
สามเณรเรียนวิชาสามัญที่น่าสนใจ พอจะสรุปได้
ว่า พระภิกษุสามเณรควรจะได้ศึกษาวิชาทางโลก
อย่างหลากหลายรายวิชา เช่น ภาษาไทย 
ภาษาอังกฤษ จิตวิทยา นิติศาสตร์ รัฐศาสตร์ 
เศรษฐศาสตร์ ศิลปะศาสตร์ เป็นต้น เพ่ือน าไปใช้
ประยุกต์ใช้ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา และน า
ความรู้ที่ได้ไปสั่งสอนอบรมเด็กและเยาวชนให้มี
ประสิทธิภาพยิ่งขึ้น 
 
อภิปราย 

๑ .  จ า ก ผ ล ก า ร วิ จั ย ที่ พ บ ว่ า 
ผู้เชี่ยวชาญทั้งหมดจ านวน ๒๖ รูป/คน คิดเป็น 
๑๐๐% เห็นด้วยกับการที่จะมีการปรับปรุง
เปลี่ยนแปลงหลักสูตรพระปริยัติธรรมแผนก
ธรรมและแผนกบาลี ให้เป็นไปตามบทบัญญัติ
แห่งกฎหมายการศึกษาที่ให้สถาบันศาสนามีสิทธิ์
เท่าเทียมกันในการจัดการศึกษานั้น แสดงให้เห็น
ว่าผู้ เชี่ ยวชาญให้ความส าคัญกับการพัฒนา
ปรับปรุงหลักสูตรการศึกษาพระปริยัติธรรม
แผนกธรรมและแผนกบาลีให้มีความเหมาะสม
กับสภาพการเปลี่ยนแปลงทางสังคมปัจจุบัน เมื่อ
คณะสงฆ์ได้มีสิทธิและโอกาสที่จะท าได้ตาม
บทบัญญั ติ แห่ ง กฎ หมายกา รศึ กษ า  เ ช่ น 
พระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ.๒๕๔๒ 
แก้ไขเพ่ิมเติม (ฉบับที่ ๒) พ.ศ.๒๕๔๕ มาตรา ๘ 
การจัดการศึกษาให้ฝึกหลักให้สังคมมีส่วนรวมใน
การจัดการศึกษาสถาบันพระพุทธศาสนาเป็น
สถาบันหนึ่งในสังคมย่อมมีสิทธิในการมีส่วนร่วม



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ          - ๑๖ –    ปีที่ ๒ ฉบับที่ ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๘ 

 
ในการจัดการศึกษาของชาติหรือมาตรา ๘ การ
จั ด ระบบ โคร งสร้ า งและกระบวนการจั ด
การศึกษาให้ยึดหลัก ดังนี้ การมีส่วนร่วมของ
บุคคล ครอบครัว  ชุมชนขององค์กรชุมชน 
องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นเอกชน องค์กร
วิชาชีพ สถาบันศาสนาสถาบันประกอบการ และ
ส ถ า บั น สั ง ค ม อ่ื น  ห รื อ  ม า ต ร า  ๑ ๒ 
นอกเหนือจากรัฐเอกชน และองค์กรปกครอง
ส่ ว น ท้ อ ง ถิ่ น  ใ ห้ บุ ค ค ล ค ร อ บ ค รั ว 
สถาบันการศึกษา มีสิทธิในการจัดการการศึกษา
ขั้น พ้ืนฐาน ทั้ งนี้ ให้ เป็นไปตามที่ก าหนดใน
กฎกระทรวง ึึ่งปัจจุบันนี้ก็มีกฎกระทรวงว่าด้วย
สิทธิในการจัดการศึกษาขั้นพ้ืนฐานโดยสถาบัน
พระพุทธศาสนา พ.ศ.๒๕๔๘ รับรองสิทธิและ
อ านาจในการจัดการศึกษาของคณะสงฆ์อยู่ ึึ่ง
เหตุผลในการประกาศใช้กฎหมายฉบับนี้ คือ โดย
มีมาตรา ๑๒ แห่งพระราชบัญญัติการศึกษา
แห่งชาติ พ.ศ.๒๕๔๒ บัญญัติให้สถาบันศาสนามี
สิทธิในการจัดการศึกษาขั้นพ้ืนฐานตามที่ก าหนด 
ในกฎกระทรวงึึ่งสถาบันพระพุทธศาสนาถือว่า
เป็นสถาบันศาสนา ดั งนั้น  เ พ่ือให้สถาบัน
พระพุทธศาสนาสามารถจัดการศึกษาขั้นพ้ืนฐาน
ให้สอดคล้องกับนโยบายการจัดการศึกษาของ
ส านักงานคณะกรรมการการศึกษาขั้นพ้ืนฐาน
และมหาเถรสมาคมได้  รั ฐจะส่ ง เสริมและ
สนั บ ส นุ น ก า ร จั ด ก า ร ศึ ก ษ า ขอ ง ส ถ า บั น
พระพุทธศาสนา ึึ่งให้ผู้เรียนึึ่งเป็นพระภิกษุ
และสามเณรได้รับการศึกษาที่มีคุณภาพเท่า
เทียมกับการศึกษาในรูปแบบอ่ืน จึงจ าเป็นต้อง
ออกกฎกระทรวงนี้ ตามที่กล่าวมาแสดงให้เห็น
ว่าคณะสงฆ์หรือพระเถระผู้ใหญ่ที่เกี่ยวข้องกับ
การศึกษาของคณะสงฆ์ได้สิทธิและมีโอกาสอันดี
ในการพัฒนาปรับปรุงหลักสูตรพระปริยัติธรรม
แผนกธรรมและแผนกบาลีให้มีรูปแบบการเรียน
การสอนให้สามารถตอบสนองความต้องการของ
ผู้เรียนึึ่งเป็นพระภิกษุสามเณรได้ ถ้าคณะสงฆ์

ไม่ใช้สิทธิ์ครั้งนี้และพลาดโอกาสอันดีนี้เสียก็จะ
เป็นเรื่องที่น่าเสียดายอย่างยิ่ง ึึ่งผลของการ
ศึกษาวิจัยนี้ก็สอดคล้องกับผลการเสวนาทาง
วิชาการเรื่อง “ การศึกษาของคณะสงฆ์กับการ
ปฏิรูปการศึกษา ตามพระราชบัญญัติการศึกษา
แห่งชาติ พ.ศ.๒๕๔๒ ” ึึ่งพบว่าควรพัฒนา
ห ลั ก สู ต ร ก า ร ศึ ก ษ า ข อ ง ค ณ ะ ส ง ฆ์ ใ ห้ มี
ประสิทธิภาพและเอ้ือต่อการพัฒนาการศาสนา 
และอบรมจริยธรรม มากยิ่งขึ้น และสอดคล้อง
กับข้อเสนอแนะในการจัดการศึกษาของคณะ
สงฆ์ที่ว่าควรแยกระบบการศึกษาออกเป็นอย่าง
น้อย ๓ แบบ ดังนี้ แบบที่ ๑ แบบการศึกษาพระ
ปริยัติธรรมโดยตรงคือแบบเดิมของคณะสงฆ์ที่
จัดไว้ (แผนกธรรม/บาลี) เพ่ือเป็นการศึกษาเพ่ือ
ธ ารงพระพุทธศาสนาโดยตรง แบบที่ ๒ แบบ
ผสมผสาน คือแบบที่ ๑ โดยเพ่ิมวิชาสามัญ (วิชา
ทางโลก) ที่จ าเป็นต่อการธ ารงรักษาและเผยแผ่
พระพุทธศาสนาและ แบบที่ ๓ คือแบบที่รวมเอา
หลักสูตรพระปริยัติธรรมแผนกธรรมและแผนก
บาลีและแผนกสามัญเข้าเป็นหลักสูตรเดียวกัน 

๒ .  จ า ก ผ ล ก า ร วิ จั ย ที่ พ บ ว่ า
ผู้เชี่ยวชาญเห็นด้วยกับรูปแบบการจัดการศึกษา
พระปริยัติธรรมแผนกธรรมและแผนกบาลี 
รูปแบบที่  ๑ และรูปแบบที่  ๒ ในระดับมาก 
รูปแบบที่ ๕ เห็นด้วยในระดับปานกลางส าหรับ
รูปแบบที่ ๓ และรูปแบบที่ ๔ เห็นด้วยในระดับ
น้อย นั้นควรจะเข้าใจว่ารูปแบบการจัดการศึกษา
พระปริยัติธรรมแผนกธรรมและแผนกบาลีตามที่
เสนอนี้ผู้วิจัยจัดท าขึ้นโดยอาศัยเอกสารและ
งานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับการศึกษาของคณะสงฆ์
และจากประสบการณ์ของผู้วิจัยของึึ่งอันที่จริง
นั้นรูปแบบการจัดการศึกษาของคณะสงฆ์อาจจะ
มีมากมายหลายรูปแบบมากกว่าที่เสนอนี้และ
อาจจะเสนอในรูปแบบอ่ืน ๆ ได้อีกด้วย ดังนั้น
จากรูปแบบการจัดการศึกษาพระปริยัติธรรม
แผนกธรรมและแผนกบาลี ึึ่งผู้เชี่ยวชาญเห็น



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ          - ๑๗ –    ปีที่ ๒ ฉบับที่ ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๘ 

 
ด้วยในระดับมากึึ่ งได้แก่รูปแบบที่  ๑ และ
รูปแบบที่ ๒ โดยเฉพาะอย่างยิ่งรูปแบบที่ ๑ นั้น 
จะเห็นว่าเป็นรูปแบบการศึกษาพระปริยัติธรรม
แผนกธรรมและแผนกบาลีที่พระภิกษุและ
สามเณรได้มีโอกาสศึกษาเล่าเรียนนักธรรมบาลี 
และวิชาทางโลก (วิชาสามัญ) ควบคู่กันไปตั้งแต่
ชั้นมัธยมศึกษาปีที่ ๑ ถึงระดับปริญญาเอก ึึ่ง
เมื่อเรียนจบแต่ละชั้นแล้วก็ส าเร็จการศึกษาชั้น
นั้น ๆ หรือระดับนั้น ๆ ึึ่งไม่ต้องเสียเวลามา
เทียบเท่าอีกึึ่งก็เป็นการศึกษาขั้นพ้ืนฐานและ
เป็นการศึกษาระดับ อุดมศึกษาที่พระภิกษุ
สามเณรควรจะได้ศึกษาเล่าเรียนในยุคปัจจุบัน
เ พ่ือให้มีความรู้ทั้ งทางโลกและทางธรรมที่
ส า มา รถน า ไปประยุ ก ต์ ใ ช้ ใ น กา ร เ ผยแผ่
พระพุทธศาสนาได้อย่างมีประสิทธิภาพมากขึ้น 
ผลการศึกษาวิจัยนี้สอดคล้องกับแนวนโยบาย
การศึกษาของคณะสงฆ์ที่ เป็นแนวนโยบาย
เร่งด่วนที่ว่า คณะสงฆ์จะขยายและส่งเสริมการ
ขยายศาสนศึกษาข้ึนไปในแนวดิ่งให้สมบูรณ์ โดย
จะจัดให้มีหลักสูตรในระดับบัณฑิตศึกษา ทั้ง
ประกาศนียบัตรชั้นสูง ปริญญาโทและปริญญา
เอก ภายในระยะเวลารวดเร็วที่สุดเท่าที่ความ
พร้อมจะอ านวย ทั้งนี้เพ่ือสนองความต้องการ
ของพระภิกษุสามเณร แก้ปัญหาพระภิกษุ
สามเณรไปศึกษาต่างประเทศจ านวนมาก 
แก้ ปั ญ ห า ค ว า ม ข า ดแ ค ล น วิ ท ย า ก ร ท า ง
พระพุทธศาสนาโดยเฉพาะในสถาบันอุดมศึกษา
ต่าง ๆ และเพ่ือให้สมความคาดหมายที่ว่า คณะ
สงฆ์พึงเป็นผู้น าในศาสนศึกษา เป็นศูนย์กลาง
การศึกษาพระพุทธศาสนาระหว่างประเทศ ยัง
สอดคล้องกับผลการศึกษาแนวทางการจัด
การศึกษาพระปริยัติธรรมตามพระราชบัญญัติ
การศึกษาแห่งชาติ พ.ศ.๒๕๔๒ เพ่ือศึกษาแนว
ทางการด าเนินงานการจัดการศึกษาพระปริยัติ
ธรรมในส่วนที่เป็นข้อเสนอแนะในการปรับปรุง
หลักสูตรว่า ป.ธ.๔,๕ ควรเป็นการศึกษาในระดับ

ปริญญาตรี ป.ธ.๖,๗ ควรเป็นการศึกษาในระดับ
ปริญญาโท และป.ธ.๘,๙ ควรเป็นการศึกษา
ระดับปริญญาเอก และยังสอดคล้อกับบทสรุป
ส าหรับผู้บริหารเกี่ยวกับประเด็นการเสวนา
ประเด็นที่ ๑ โครงสร้างการบริหารการศึกษาพระ
ปริยัติธรรมของคณะสงฆ์ที่ว่าการศึกษาพระ
ปริยัติธรรม ๓ แผนก คือแผนกบาลี (ประโยค ๑-
๕) แผนกธรรม และแผนกสามัญศึกษา ถือว่าเป็น
การศึกษาขั้ น พ้ืนฐานตามพระราชบัญญัติ
การศึกษาแห่งชาติส าหรับแผนกบาลีประโยค ๖-
๙ เป็ นการศึ กษา อุดมศึ กษา ึึ่ ง คล้ ายกับ
โครงสร้างหรือรูปแบบที่ ๓ ใน ๕ รูปแบบที่ ดร.
อ านาจ บัวคีรี ได้เสนอในการประชุมเรื่องการ
ปรับปรุงการศึกษาสงฆ์เมื่อวันที่ ๑๑ เมษายน 
๒๕๔๔ โดยมีสมเด็จพระมหารัชมงคลาจารย์ แม่
กองบาลีสนามหลวงเป็นประธาน ดังนี้ แบบที่ ๓ 
การศึกษานักธรรมตรี โท และเอก หรือเปรียญ
ธรรมประโยค ๑-๙ ให้รวมวิชาสามัญเข้าไปด้วย
จนถึงระดับปริญญาเอกึึ่งเป็นระบบที่ยากที่สุด 
แต่ถ้าจะท าได้จะเป็นประโยชน์มาก 

๓. จากการวิจัยที่พบว่า ผู้เชี่ยวชาญ
เห็นด้วยในระดับมาก และมากที่สุดว่าพระภิกษุ
สามเณรควรจะได้เรียนกลุ่มสาระวิชาทั้ง ๘ กลุ่ม 
ในหลักสูตรพระปริยัติธรรมแผนกธรรมและ
แผนกบาลีตามล าดับดังนี้ (๑) ภาษาต่างประเทศ 
(๒) ภาษาไทย (๓) สังคมศึกษา ศาสนา และ
วัฒนธรรม (๔) คณิตศาสตร์ (๕) ศิลปะ (๖) 
วิทยาศาสตร์ (๗) สุขศึกษาและพลศึกษาและ (๘) 
การงานอาชีพและเทคโนโลยี นั้นแสดงให้เห็นว่า
ในยุคปัจจุบันนี้  พระภิกษุสามเณรไม่ควรจะ
ศึกษาเล่าเรียนเฉพาะวิชานักธรรมและบาลี
เท่านั้น แต่ควรจะได้ศึกษาเล่าเรียนวิชาสามัญอ่ืน 
ๆ อย่างหลายหลายที่จะเป็นประโยชน์ในการเผย
แผ่พระพุทธศาสนาอย่างมีประสิทธิภาพมาก
ยิ่งขึ้น ึึ่งสอดคล้องกับผลการศึกษาแนวทางการ
จัดการศึกษาพระปริยัติธรรมตามพระราชบัญญัติ



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ          - ๑๘ –    ปีที่ ๒ ฉบับที่ ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๘ 

 
การศึกษาแห่ งชาติ  พ.ศ .๒๕๔๒ ในส่ วนที่
เกี่ยวข้องกับหลักสูตรการศึกษาพระปริยัติธรรม
แผนกธรรมที่ว่าเนื้อหาสาระและภาษาที่ใช้ใน
หนังสือเป็นภาษาที่เข้าใจยาก เนื้อหาสาระเก่า
เกินไป ไม่เหมาะสมกับวุฒิภาวะของผู้เรียน มี
เนื้อหาสาระยากและมากเกินไป จึงควรปรับปรุง
ภาษาให้เข้าใจง่าย เปลี่ยนแปลงเนื้อหาวิชาให้
ทันสมัยและจัดระบบเนื้อหาให้น่าสนใจง่ายต่อ
การเข้าใจเพ่ือให้ผู้เรียนมีความสนใจอยากเรียน
มากขึ้นและในส่วนที่เกี่ยวข้องกับหลักสูตรพระ
ปริยัติธรรมแผนกบาลีที่ว่าเนื้อหาสาระมากและ
ยากเกินไปเนื้อหาสาระยากและมากเกินไป
เนื้อหาสาระเก่าเกินไปไม่มีการปรับปรุงไม่
เหมาะสมกับวัยผู้เรียนควรปรับปรุงให้ทันสมัยให้
เหมาะสมกับกาลเวลาและควรเพ่ิมวิชาทางโลก
เพ่ือให้ผู้เรียนมีความรู้หลากหลาย มีความรอบรู้
แตกฉานและสามารถเชื่อมโยงประยุกต์ใช้ได้ 
ผลการวิจัยนี้ยังสอดคล้องข้อเสนอแนะของพระ
ธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) ที่ว่าวิธีการ
สร้างศาสนทายาทต้องให้หลากหลายตามความ
ถนัดและความฉลาดแต่ละด้าน เวลาปรับปรุง
หลักสูตรต้องคิดถึงพหุปัญญาหรือเอตทัคคะ
หลายด้านการด าเนินจัดหลักสูตรต้องมีวิชาเลือก
ใ ห้ ส อ ด ค ล้ อ ง กั บ พ หุ ปั ญ ญ า  ( Multiple 
Intelligence) ึึ่งต้องส่งเสริมเอตทัคคะหลาย
ด้านศาสนทายาทที่ไม่เก่งด้านนี้อาจจะเก่งด้าน
นั้นฝึกให้เขาเป็นเลิศหรือเอตทัคคะในด้านนั้น 
อย่ างที่พระพุทธเจ้ าทรงยกย่องเอตทัคคะ
ทั้ งหลาย โดยวิธีนี้ เราจะรักษาคนเก่งไว้ ใน
พระพุทธศาสนาได้มาก เราจะต้องท าตามพุทธ
ประเพณีที่ ได้ด าเนินมาแล้วปัจจุบันนี้อาจจะ
กล่าวได้ว่าหลักสูตรพระปริยัติธรรมของคณะสงฆ์
ไม่เป็นไปโดยสอดคล้องกับความต้องการก าลังคน
ของพระพุทธศาสนา คือนอกจากไม่มีเป้าหมาย
เพ่ือสนองความต้องการของผู้เรียนและสังคมแล้ว
ยังมิได้จัดให้สอดคล้องกับวัตถุประสงค์ที่เป็น

ความต้องการในด้านกิจการพระพุทธศาสนาอีก
ด้วย หลักสูตรพระปริยัติธรรมระดับสูงที่จัดอยู่มี
สายเดียว คือภาษาบาลีแต่กิจการคณะสงฆ์ที่
ต้องการก าลังบุคคลผู้มีการศึกษาจ านวนมากใน
ยุคปัจจุบัน คือ ด้านการปกครอง การบริหารและ
ธุรการคณะสงฆ์ไม่มีก าลังคนที่เตรียมไว้เพ่ืองาน
ในด้านเหล่านี้ ดังนั้นพระภิกษุสามเณรที่อยู่ใน
ระบบการศึกษาพระปริยัติธรรมแผนกธรรมและ
แผนกบาลีของคณะสงฆ์ในปัจจุบันจึงควรจะได้
ศึกษาเล่าเรียนวิชาสามัญต่าง ๆ ตามรูปแบบที่
เสนอ โดยยั งต้ องศึกษานักธรรมและบาลี
เหมือนเดิมทุกอย่างแต่แบ่งเนื้อหาหลักสูตร
นักธรรมและบาลีให้เรียนในแต่ละชั้นปีตามแต่จะ
ก าหนดให้เรียน ถ้าพระภิกษุสามเณรมีโอกาสได้
ศึกษาเล่าเรียนวิชานักธรรม – บาลี และวิชา
สามัญต่าง ๆ ดังกล่าวมา ก็จะเป็นการส่งเสริม
ความเก่งความถนัดหรือเอตทัคคะ ของพระภิกษุ
สามเณรึึ่งแต่ละรูปมีไม่เหมือนกันแลจะเป็นไป
ตามทฤษฎีพหุปัญญา (Theory Multiple 
Intelligence)  ข อ ง ก า ร ด์ เ น อ ร์  ( Howard 
Gardner) แห่งมหาวิทยาลัยฮาร์ดวาดที่เชื่อว่า
คนเรามีปัญญาหลายหลายมีความถนัดไม่
เหมือนกัน การ์ดเนอร์มีความเชื่อพ้ืนฐานที่ส าคัญ 
๒ ประการ คือ (๑) เชาวน์ปัญญาของบุคคลมิได้
มี เ พี ย งคว ามสามารถทางภาษาและทาง
คณิตศาสตร์เท่านั้น แต่มีอยู่อย่างหลากหลายถึง 
๘ ประเภท หรืออาจจะมากกว่านี้ (๒) เชาวน์
ปัญญาของแต่ละบุคคลจะไม่คงที่อยู่ที่ระดับที่ตน
มีตอนเกิด แต่สามารถเปลี่ยนแปลงได้ หากได้รับ
การส่ ง เสริมที่ เหมาะสม เชาวน์ปัญญา ๘ 
ประเภท ได้แก่ เชาวน์ปัญญาด้านภาษาด้าน
คณิตศาสตร์หรือด้านการใช้เหตุผลเชิงตรรกะ 
ด้านมิติสัมพันธ์ ด้านดนตรี ด้านการเคลื่อนไหว
ร่างกายและกล้ามเนื้อ ด้านความสัมพันธ์กับคน
อ่ืนด้านความเข้าใจตนเอง และด้านความเข้าใจ
ธรรมชาติ ดังนั้น ทัศนะแบบเก่าๆ โดยเห็นว่า



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ          - ๑๙ –    ปีที่ ๒ ฉบับที่ ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๘ 

 
การศึกษาพระปริยัติธรรมแผนกธรรมและแผนก
บาลี เป็นระบบการศึกษาอย่างเดียวที่ถูกต้อง
ชอบธรรม ส าหรับพระภิกษุสามเณร และควร
รักษาไว้อย่างเดิม โดยไม่มีการเปลี่ยนแปลง การ
เปลี่ยนแปลงอย่างใดอย่างหนึ่ง หรือรักษาไว้
อย่างเดิมไม่ได้ ถือว่าเป็นการเสื่อมแนวความคิด
อย่างนี้ควรจะหมดไปจากสังคมสงฆ์ไทยใน
ปัจจุบัน แล้วหันมาคิดใหม่ว่าการศึกษาหลักสูตร
พระปริยัติธรรมควรจะรักษาไว้แต่เพียงเนื้อหา
สาระ คือ พระธรรมวินัยเท่านั้น ควรปรับปรุง
เปลี่ยนแปลงในด้านระบบหลักสูตรแบบเรียน 
และวิธีการสอนให้เหมาะสมที่จะได้ผลตามกาล
สมัย โดยเฉพาะควรมีการศึกษาวิชาการสมัยใหม่
บ า ง อ ย่ า ง ด้ ว ย  เ พ่ื อ ช่ ว ย ส่ ง เ ส ริ ม ส ร้ า ง
ความสามารถในการปฏิบัติศาสนกิจให้ได้ผลดี
ยิ่งขึ้น ส่วนการเป็นความห่วงใยกังวลใจ ถ้า
พระภิกษุสามเณรการเรียนวิชาการสมัยใหม่ แล้ว
จะลาสิกขาบท ให้ถือเสียว่าการลาสิกขาเป็น
ปรากฏการณ์ธรรมชาติปกติของประเพณี บวช
เรียน ไม่ควรยกขึ้นเป็นข้อกล่าวอ้างขัดขวางการ
จั ดการศึ กษา  ถ้ าคณะสงฆ์ ด า เนิ นการจั ด
การศึกษาพระปริยัติธรรมแผนกธรรมและแผนก
บาลีตามรูปแบบที่ เสนอมา โดยให้พระภิกษุ
สามเณรมีโอกาสเรียนวิชาธรรมและบาลี ควบคู่
กับวิชาสามัญดังกล่าวแล้ว หลักสูตรพระปริยัติ
ธรรมก็จะตอบสนองความต้องการของผู้เรียน
มากขึ้น และจะสามารถจูงใจเด็กนักเรียนที่จบชั้น
มัธยมศึกษาปีที่ ๖ ให้หันมาสนใจบวชเรียน และ
ศึกษาพระพุทธศาสนามากขึ้น เพราะมีทางเลือก
ที่ดีกว่า ดังนั้นเมื่อมีผู้เรียนพระสัทธรรมค าสอน
ของพระพุทธเจ้าอยู่ตราบใด พระพุทธศาสนาก็
จะด ารงมั่นอยู่ตราบนั้น ดังพระพุทธพจน์ว่า “ 
ภิกษุทั้งหลายธรรม ๕ ประการเหล่านี้ย่อมเป็นไป
เพ่ือความด ารงมั่น เพ่ือความไม่ลบเลือน เพ่ือ
ความไม่อันตรธานแห่งพระสัทธรรม กล่าวคือ 
ภิกษุทั้งหลายย่อมฟังธรรมโดยเคารพ ย่อมเล่า

เรียนธรรมโดยเคารพ ย่อมไตรตรองอรรถรู้ล่วงถึง
ธรรม แล้วย่อมปฏิบัติตามสมควรแก่ธรรม” 
ดังนั้นจึงเป็นโอกาสอันดียิ่งส าหรับคณะสงฆ์ที่
พัฒนาพระปริยัติศึกษาแผนกธรรมและบาลี ตาม
ผลการศึกษาวิจัยนี้ เพ่ือความเจริญรุ่งเรืองของ
พระพุทธศาสนาในประเทศไทย และทั่วโลกยิ่งๆ 
ขึ้นไป 
 
ข้อเสนอแนะ 

๑. ข้อเสนอแนะในการน าผลการวิจัย
ไปปฏิบัติ 

๑ )  จ า ก ผ ล ก า ร วิ จั ย ที่ พ บ ว่ า 
ผู้เชี่ยวชาญเห็นด้วยกับการที่จะมีการปรับปรุง
เปลี่ยนแปลงหลักสูตรพระปริยัติธรรมให้เป็นไป
ตามบทบัญญัติแห่งกฎหมายการศึกษาที่ ให้
สถาบันศาสนามีสิทธิ เท่าเทียมกันในการจัด
การศึกษานั้น ข้อเสนอแนะว่าคณะสงฆ์ที่มีหน้าที่
รับผิดชอบเกี่ยวกับการจัดการศึกษาพระปริยัติ
ธรรมแผนกธรรมและบาลี ไม่ควรประมาท ไม่
ค ว ร พ ล า ด โ อ ก า ส อั น ดี นี้ ส า ห รั บ ค ว า ม
เจริญก้าวหน้าแห่งพระพุทธศาสนา ควรเร่งรีบ
ปรับปรุงพัฒนาการศึกษาพระปริยัติธรรมตาม
รูปแบบที่เสนอ โดยเฉพาะรูปแบบที่ ๑ และ
รูปแบบที่  ๒ หรือจะเป็นรูปแบบอ่ืน ๆ ใน
ลักษณะเดียวกันนี้ ที่พระภิกษุสามเณรจะได้มี
โอกาสศึกษาเล่าเรียนนักธรรม และบาลี ควบคู่
กับวิชาสามัญ ไปจนถึงระดับปริญญาเอก โดยไม่
ต้องเรียนจบบาลีประโยค ๙ แล้วยังมาศึกษา
ปริญญาโท – เอก อยู่อีกเป็นการเสียเวลาโดยไม่
จ าเป็น 

๒) จากผลการวิจัยที่ว่าพระภิกษุ
สามเณร ควรจะได้ศึกษาเล่าเรียนกลุ่มสาระวิชา
ทั้ง ๘ กลุ่ม ในหลักสูตรพระปริยัติธรรมแผนก
ธรรมและบาลีนั้น ขอเสนอแนะว่า คณะสงฆ์ควร
จะเริ่มพัฒนาปรับปรุงหลักสูตรพระปริยัติธรรม
ดั งกล่ าว  ตามรูปแบบที่ เ สนอ โดยจัด ให้มี



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ          - ๒๐ –    ปีที่ ๒ ฉบับที่ ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๘ 

 
คณะกรรมการต่ า ง  ๆ  รั บผิ ดชอบ ในการ
ด าเนินงาน โดยอาศัยอ านาจตามที่บัญญัติไว้ใน
กฎกระทรวงว่าด้วยสิทธิในการจัดการศึกษาขั้น
พ้ืนฐานโดยสถาบันพระพุทธศาสนา พ.ศ.๒๕๔๘ 
และกฎหมายอื่นตามที่ได้ให้อ านาจไว้ 

๒. ข้อเสนอแนะในการท าวิจัยครั้ง
ต่อไป 

๑) ควรมีการวิจัยและพัฒนารูปแบบ
ก า ร จั ด ก า ร ศึ ก ษ า พ ร ะ ป ริ ยั ติ ธ ร ร ม ที่ มี
ประสิทธิภาพในส านักศาสนศึกษาและส านัก
เรียน 

๒) ให้มีการศึกษาประสิทธิภาพและ
ประสิทธิผลในการจัดการศึกษา พระปริยัติธรรม
ตามนโยบายของคณะสงฆ์และนโยบายปฏิรูป
การศึกษาของกระทรวงศึกษาธิการ 

๓) ควรมีการศึกษาวิจัยรูปแบบการ
ติดตามและการประเมินผลการจัดการปริยัติ
ศึกษาของแต่ละส านักศาสนศึกษาและส านั ก
เรียนที่จะพัฒนาตนเองได้อย่างหลากหลาย และ
น าไปสู่การยอมรับของคณะสงฆ์และพระภิกษุ
สามเณรทั่วไป 

๔) ควรมีการศึกษาวิจัยเกี่ยวกับ
คุณภาพมาตรฐานการจัดพระปริยัติธรรมศึกษา
ทุกส านักศาสนศึกษาและส านักเรียน เพ่ือน าไป
เป็นเกณฑ์ในการพัฒนาตนเองให้เป็นที่ยอมรับ
ของคณะสงฆ์และสังคมทั่วไป 

๕ )  ให้ มี ก ารศึ กษารู ปแบบที่ จ ะ
ส่ ง เสริ ม ให้ วั ดต่ า งๆ  มี ส่ วนร่ วม ในการจั ด
การศึกษา เพ่ือพัฒนาการศึกษาของคณะสงฆ์ให้
มีคุณภาพต่อไป 

 
บทสรุป 

รูปแบบการจัดการศึกษาพระปริยัติธรรมแผนกธรรมและแผนกบาลี ดังนี้ 
การศึกษาของคณะสงฆ์      การศึกษาของรัฐ 
พ.ป.ธ.๑  เรียน น.ธ.ตรี และ ม.๑    =  มัธยมศึกษาปีที่ ๑ 
พ.ป.ธ.๒  เรียน น.ธ.โท และ ม.๒    =  มัธยมศึกษาปีที่ ๒ 
พ.ป.ธ.๓  เรียน น.ธ.เอก และ ม.๓   =  มัธยมศึกษาปีที่ ๓ 
พ.ป.ธ.๔  เรียน ประโยค ๑ และ ม.๔   =  มัธยมศึกษาปีที่ ๔ 
พ.ป.ธ.๕  เรียน ประโยค ๒ และ ม.๕  =  มัธยมศึกษาปีที่ ๕ 
พ.ป.ธ.๖  เรียน ป.ธ.๓ และ ม.๖    =  มัธยมศึกษาปีที่ ๖ 
พ.ป.ธ.๗  เรียน ป.ธ.๔ และ วิชาพ้ืนฐานการศึกษา =  ปริญญาตรีปีที่ ๑ 
พ.ป.ธ.๘  เรียน ป.ธ.๕ และ วิชาพ้ืนฐานการศึกษา =  ปริญญาตรีปีที่ ๒ 
พ.ป.ธ.๙  เรียน ป.ธ.๖ และ วิชาพ้ืนฐานการศึกษา =  ปริญญาตรีปีที่ ๓ 
พ.ป.ธ.๑๐ เรียน ป.ธ.๗ และ วิชาพ้ืนฐานการศึกษา =  ปริญญาตรีปีที่ ๔ 
พ.ป.ธ.๑๑ เรียน ป.ธ.๘ และ วิชาอ่ืนเพิ่มเติม  =  ปริญญาโทปีที่ ๑ 
พ.ป.ธ.๑๒ เรียน ป.ธ.๘ และ วิชาอ่ืนเพิ่มเติม  =  ปริญญาโทปีที่ ๒ 
พ.ป.ธ.๑๓ เรียน ป.ธ.๙ และ วิชาอ่ืนเพิ่มเติม  =  ปริญญาเอกปีท่ี ๑ 
พ.ป.ธ.๑๔ เรียน ป.ธ.๙ และ วิชาอ่ืนเพิ่มเติม  =  ปริญญาเอกปีท่ี ๒ 
พ.ป.ธ.๑๕ เรียน ป.ธ.๙ และ วิชาอ่ืนเพิ่มเติม  =  ปริญญาเอกปีท่ี ๓ 

 
  



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ          - ๒๑ –    ปีที่ ๒ ฉบับที่ ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๘ 

 
ค าอธิบายประกอบ 
๑. ค าว่า “ พ.ป.ธ. ” เป็นค าย่อของ

ค าว่า “ พระปริยัติธรรม ” ึึ่งอาจจะใช้ค าอ่ืน
แทนได้ “พ.ป.ธ.๑” หมายถึง “พระปริยัติธรรมปี
ที่ ๑” และมีความหมายเหมือนกันในรูปแบบอ่ืน 
ๆ ด้วย 

๒. ในรูปแบบที่นี้ก าหนดให้ 
ก).  นักธรรมตรี  - โท – เอก

,ประโยค ๑-๒ และ ป.ธ.๓ (พ.ป.ธ.๑-๖) เป็น
การศึกษาระดับมัธยมศึกษาและเรียนหลักสูตร
การศึกษาขั้นพ้ืนฐานควบคู่ไปด้วย เช่น พ.ป.ธ.๑ 
เรียนหลักสูตร น.ธ.ตรี ด้วย และเรียนหลักสูตร 
ม.๑ ด้วย จบ ๖ ปี เทียบเท่ามัธยมศึกษาปีที่ ๖ 

ข). ป.ธ.๔, ป.ธ.๕, ป.ธ.๖, และ 
ป.ธ.๗ (พ.ธ.บ.๗-๑๐) เป็นการศึกษาระดับ
ปริญญาตรี โดยแต่ละปีจะต้องเรียนวิชาพ้ืนฐาน

การศึกษาตามที่หลักสูตรก าหนดควบคู่ไปด้วย
เ รี ย นจ บ  ๔  ปี เ ที ย บ เท่ า ป ริ ญ ญ า ตรี ท า ง
พระพุทธศาสนา 

ค). ป.ธ. ๘ เป็นการศึกษาระดับ
ปริญญาโท เรียน ๒ ปี (พ.บ.ธ.๑๑-๑๒) แต่ละปี
นอกจากจะเรียนหลักสูตร ป.ธ.๘ แล้ว จะต้อง
เรียนวิชาอ่ืนตามที่หลักสูตรก าหนดควบคู่ด้วย 
เ รี ย น จ บ  ๒  ปี เ ที ย บ เ ท่ า ป ริ ญ ญ า โ ท ท า ง
พระพุทธศาสนา 

ง). ป.ธ.๙ เป็นการศึกษาระดับ
ปริญญาเอก ใช้เวลาเรียน ๓ ปี (พ.ป.ธ.๑๓-๑๕) 
โดยแต่ละปีนอกจากจะเรียนหลักสูตร ป.ธ.๙ 
แล้ว จะต้องเรียนวิชาอ่ืนตามที่หลักสูตรก าหนด
ด้วยเรียนจบ ๓ ปี เทียบเท่าปริญญาเอกทาง
พระพุทธศาสนา 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ          - ๒๒ –    ปีที่ ๒ ฉบับที่ ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๘ 

 

บรรณานุกรม 
กนก แสนประเสริฐ. ประมวลพระราชบัญญัติคณะสงฆ์. กรุงเทพฯ: ส านักงานพระพุทธศาสนา

แห่งชาติ, ๒๕๔๙. 
กรมวิชาการ. หลักสูตรการศึกษาขั้นพื้นฐาน พ.ศ.๒๕๔๔. พิมพ์ครั้งที่ ๓. กรุงเทพฯ :องค์การรับส่ง

สินค้าและพัสดุภัณฑ์, ๒๕๔๕. 
การศาสนา, กรม. นโยบายและแผนการจัดการศึกษา พ.ศ.๒๕๓๑. กรุงเทพฯ: การศาสนา, ๒๕๓๑. 
คณะกรรมการการศึกษาแห่งชาติ, ส านักงาน. การศึกษาของคณะสงฆ์กับการปฏิบัติกับการปฏิบัติ 

การศึกษาตามพระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติพ.ศ.๒๕๔๒. รายงานการสัมมนาทาง
วิชาการ คณะกรรมการแห่งชาติส านักนายกรัฐมนตรี, ๒๕๔๔. 

________ . บทบาทที่พึงประสงค์ของวัดและพระสงฆ์กับการพัฒนาสังคม. รายงานผลการเสวนา.
ส านักงานคณะกรรมการการศึกษาแห่งชาติส านักนายกรัฐมนตรี, ๒๕๔๔. 

________ . พุทธธรรมน าการศึกษาได้อย่างไร. รายงานผลการอภิปราย. ส านักงานคณะกรรมการ
การศึกษาแห่งชาติส านักนายกรัฐมนตรี, ๒๕๔๔. 

ถวิล สมัครรัฐกิจ. คู่มือการจัดการศึกษาสงฆ์. กรุงเทพฯ: การศาสนา, ๒๕๓๘. 
ชูศรี วงศ์รัตนะ. เทคนิคการใช้สถิติเพื่อการวิจัย. พิมพ์ครั้งที่ ๑๐. กรุงเทพฯ: ไทเนรมิตกิจอินเตอร์

โปรเกรสึีฟ, ๒๕๕๐. 
ทิศนา แขมมณี. ศาสตร์การสอน : องค์ความรู้เพื่อการจัดกระบวนการเรียนที่มีประสิทธิภาพ. พิมพ์

ครั้งที่ ๕. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๕๐. 
บุญธรรม กิจปรีดาบริสุทธิ์. ระเบียบวิจัยการวิจัยทางสังคมศาสตร์ (Social sciences Research 

Methodogy). พิมพ์ครั้งที่ ๗. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์และท าปกเจริญผล, ๒๕๕๐. 
พระเทพโสภณ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). ทิศทางการศึกษาไทย. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 

๒๕๔๗. 
พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). ทิศทางการศึกษาของคณะสงฆ์. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย, ๒๕๓๑. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). ปฏิรูปการศึกษาพระพุทธศาสนาจะไปอยู่ที่ไหน?. พิมพ์ครั้งที่ ๓. 

กรุงเทพฯ : พิมพ์ด,ี ๒๕๔๔. 
________ . มองอเมริกาแก้ปัญหาไทย. พิมพ์ครั้งที่ ๙. กรุงเทพฯ : มูลนิธิพุทธธรรม, ๒๕๔๑. 
พระมหาจรรยา สุทฺธิญาโณ. บทบาทของสถาบันพระพุทธศาสนากับการปฏิรูปการศึกษา. 

กรุงเทพฯ: พิมพ์ด,ี ๒๕๔๖. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๕. 
________ .โรงเรียนวิถีพุทธ. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๗. 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. แนวทางการจัดการศึกษาพระปริยัติธรรมตามพระราชบัญญัติ

การศึกษาแห่งชาติ พ.ศ.๒๕๔๒. รายงานผลการสัมภาษณ์. กรุงเทพฯ. (อัดส าเนา) 



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ          - ๒๓ –    ปีที่ ๒ ฉบับที่ ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๘ 

 
เรณู คุปตัษเฐียร.  “การศึกษารูปแบบการบริหารการศึกษา สถาบันการศึกษาสงฆ์ในภาค

ตะวันออกเฉียงเหนือ: กรณีศึกษามหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย”. รายงาน
การวิจัย. ส านักงานคณะกรรมการจัดวัฒนธรรมแห่งชาติ, ๒๕๔๑. 

สิริชัย กาญจวาสี. สถิติประยุกต์ส าหรับการวิจัย (Applied Statistics for Behavioral Research). 
พิมพ์ครั้งที่ ๕. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๕๐. 

สุภาพร มากแจ้งและสมปอง มากแจ้ง. “การศึกษาสภาพการจัดการศึกษาของคณะสงฆ์”. รายงาน
การวิจัย. กรมการศาสนา: กระทรวงศึกษาธิการ, ๒๕๔๒. 

สุดใจ สะอาดยิ่ง. “รูปแบบการพัฒนาวัดเป็นศูนย์กลางการแก้ไขปัญหาของประชาชนในระดับหมู่บ้าน
จังหวัดสุรินทร์”. รายงานการวิจัย. มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์, ๒๕๔๖. 

ส านักงานรับรองมาตรฐาน และประเมินคุณภาพการศึกษา (องค์กรมหาชน). พระราชบัญญัติ
การศึกษาแห่งชาติ.พ.ศ.๒๕๔๒ แก้ไขเพิ่มเติม (ฉบับท่ี ๒) พ.ศ.๒๕๔๕. กรุงเทพฯ: พริก
หวานกราฟฟิค, ๒๕๔๗. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


