
         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๙๒ –   ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๙ 

พุทธศาสตร์ : วิทยาศาสตร์ทางพระพุทธศาสนา 
Buddhist Studies : The science of Buddhism 

 
พระครูภาวนาวิริยานุโยค วิ. (บุญยงค์ ถาวโร)๑ 

 
บทคัดย่อ 

ความรู้ที่เรียกว่าปัญญามี ๒ ชนิดในโลกนี้ ตามหลักในทางพระพุทธศาสนา กล่าวคือ พุทธ
ศาสตร์ กับวิทยาศาสตร์ ซึ่งศาสตร์ทั้งสองนี้มีความแตกต่างกัน แต่สามารถน ามาบูรณาการกันได้ ดังนี้
พุทธศาสตร์เกิดจากความรู้ที่มีชื่อเรียกหลายอย่างเช่น ปัญญา ๓ วิชชา ๘ และมรรคมีองค์ ๘ เหล่านี้
รวมเรียกว่า ความรู้ ซึ่งตรงข้ามกับความไม่รู้ที่เรียกว่า อวิชชา ซึ่งเป็นชื่อของหลักธรรมในปฏิจจสมุป
บาทสายเกิด ที่น าไปใช้กับทางโลกคือ วิทยาศาสตร์ เป็นกระบวนการเกิดสรรพสิ่ง แต่ว่า ถ้าเป็นสาย
ดับนั้นใช้ในทางธรรมหรือพุทธศาสนา เป็นกระบวนการดับของสรรพสิ่ง ถึงศาสตร์ทั้งสองจะแตกต่าง
กันแต่ก็รวมอยู่ให้หัวข้อธรรมเดียวกัน เพราะมีความสอดคล้องกัน คือ ความรู้ในทางโลกเกิดจาก
ปัญญาในทางวิทยาศาสตร์ที่เรียกว่า ระเบียบวิธีวิจัย ซึ่งประกอบด้วยหลักการ ๔ อย่าง คือ ๑) ปัญหา
การวิจัย ซึ่งตรงกับทุกขสัจในทางพุทธศาสตร์ ๒) ที่มาของปัญหา ซึ่งตรงกับสมุทัยสัจในทางพุทธ
ศาสตร์ ๓) วิธีการแก้ปัญหา ซึ่งตรงกับทุกขนิโรธในทางพุทธศาสตร์ ๔) ทางออกจากปัญหา ซึ่งตรงกับ
ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาในทางพุทธศาสตร์ จากความสอดคล้องกันดังกล่าวนี้เอง น าไปสู่องค์ความรู้
ใหม่ที่จะกล่าวต่อไปคือ พุทธวิทยาการหมายถึงวิทยาศาสตร์ทางพระพุทธศาสนา ซึ่งมีความหมายอยู่ 
๒ ประการ คือ ๑) การน าเอาระเบียบวิธีของวิทยาศาสตร์เป็นเกณฑ์สร้างความรู้เรียกว่า ธรรมวิธี หรือ
ธรรมวิทยา และ ๒) การน าเอาหลักการทางพุทธศาสตร์น าเป็นเกณฑ์ในการสร้างความรู้เรียกว่า พุทธ
วิธี หรือพุทธวิทยา 
 
ค าส าคัญ: ศาสตร์, ความรู้, ความไม่รู้, พุทธวิทยาการ, พุทธวิทยา, ธรรมวิทยา. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
๑หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงลงกรณราชวิทยาลัย. 



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๙๓ –   ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๙ 

Abstract 
There are 2 fields of knowledge or wisdom in the world: Buddhism and 

Science. Both are different but can be integrated. Knowledge in Buddhism occurs 
from many sources, such as 3 wisdoms, 8 Vijja and the Noble Eightfold Path. The 
opposite side of knowledge is ignorance. Ignorance is an arising cause in 
Paticcasamuppada. That is used in the worldly science as the process of all living 
beings. The ignorance is the falling cause is used in Buddhism. Both sciences are 
different but share similarity, that is, the knowledge in the worldly science creates 
scientific wisdom called research methodology consisting of 4 main principles; 
problems or suffering in Buddhism, causes of problems or the cause of suffering, 
problem solving method or the way leading to the cessation of suffering and result 
of problem solving or the cessation of suffering.  This agreement leads to the new 
body of called Buddhavidya or Science of Buddhism with 2 meanings; using science 
research methodology to search for knowledge in Buddhism called Dhamma method 
and using the Buddhist principles as the criteria in creating knowledge called 
Buddhist method. 

 
Keywords:  Science, knowledge, ignorance, Science of Buddhism, Buddhavidya, 

Dhammavidya 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๙๔ –   ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๙ 

บทน า 
เมื่อกล่าวถึงศาสตร์แห่งความรู้แล้ว 

ดังพุทธพจน์ที่ ว่า  “ปญฺญายตฺถ  วิปสฺสติ  จะ
มองเห็นอรรถชัดแจ้งด้วยปัญญา” เป็นสาเหตุให้
ต้องเริ่มจากการนิยาม “ความรู้” ภาษาอังกฤษ
ใช้ค าว่า “Knowledge” ซึ่งความรู้ในที่นี้
สามารถกินความได้มากมาย อย่างไรก็ตาม
ศาสตร์ หรือภาษาอังกฤษใช้ค าว่า “Science” 
ซึ่งเป็นระเบียบที่มีความรู้ และการค้นหาความรู้
นั้น ดังค านิยาม ค าว่า ศาสตร์ หมายถึง “ระบบ
การแสวงหาความรู้ด้วยวิธีการทางวิทยาศาสตร์
และระบบวิชาความรู้ที่ได้จากวิธีการเช่นนั้น” (A 
system of acquiring knowledge based on 
scientific method) (พระธรรมโกศาจารย์ 
(ประยูร ธมฺมจิตฺโต), ๒๕๕๓: ๓๕) ทั้งนี้  เมื่อ
กล่าวถึงความรู้แล้ว ในทางพระพุทธศาสนาให้
ความส าคัญกับความไม่รู้เช่นเดียวกัน ในภาษา
บาลีใช้ค าว่า “อวิชชา” ซึ่งเป็นจุดก าเนิดหรือ
จุ ด เ ริ่ ม ต้ น ป ฏิ จ จ ส มุ ป ป บ า ท  จ ะ เ ห็ น ว่ า 
พระพุทธศาสนาให้ความส าคัญกับความรู้ชนิดที่
ก่อให้เกิดปัญญา (Wisdom) แล้วนั้น ยังให้
คว ามส าคัญกับคว ามไม่ รู้  ห รื อที่ เ รี ยกว่ า 
“อวิชชา” ในฐานะของต้นสายของสายธาร
แห่งปฏิจจสมุปบาท ซึ่ งหมายความว่า พุทธ
ศาสตร์ สามารถเป็นได้ทั้ง “ศาสตร์แห่งความรู้” 
และ “ศาสตร์แห่งความไม่รู้” ด้วยในอีกทางหนึ่ง 
กล่าวคือ เป็นการดีที่เราสามารถรู้ได้ว่าเราไม่รู้
อะไร เพ่ือแก้ไขสิ่งเหล่านั้น ให้ดียิ่งๆ ขึ้นไป  

 
ศาสตร์แห่งความรู้ 

ทั้ งนี้  ศาสตร์ แห่ งความรู้ ในทาง
พระพุทธศาสนานั้น หากพิจารณาด้วยวิธีการทาง
วิทยาศาสตร์ที่เรียกว่า “Scientific method” 
นั้น จะพบว่า พุทธศาสนามีความสอดคล้อง
ต ร ง กั น กั บ ร ะ เ บี ย บ วิ ธี วิ จั ย  ( Research 
methodology) โดยทั่วไป กล่าวคือ วิธีการใน

การท าความเข้าใจความรู้ต่างๆที่ เกิดขึ้นนั้น 
สามารถพิจารณาเรื่องราวต่างๆได้จากปัญหาที่
เกิดขึ้นมาในโลกร่วมสมัย อันจะน าไปสู้ความรู้
ชนิดใหม่ๆขึ้น นั่นหมายความว่า เราสามารถ
เทียบเคียงระเบียบวิธีวิจัยทางวิทยาศาสตร์ได้กับ
หลักการอันส าคัญในทางพระพุทธศาสนาที่
เรียกว่า “อริยสัจ ๔”(The Four Noble 
Truths) กล่าวคือ ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค ทั้งนี้
สามารถเทียบเคียงได้ในเบื้องต้นว่า ทุกข์ ก็คือ
ที่มาและความส าคัญของปัญหา  

การมีปัญญามีความส าคัญอย่างยิ่ง 
เพ่ือให้เกิดความรู้แจ้งในสิ่งต่างๆ ดังปรากฏพุทธ
พจน์  อันได้แก่  “ปญฺญาชีวึ  ชีวิตมาหุ  เสฏฺฐ  
ปราชญ์ว่า ชีวิตที่อยู่ด้วยปัญญา ประเสริฐสุด” 
หรือ “ปญฺญา ว  ธ เนน เสยฺ โย ปัญญา แล
ประเสริฐกว่าทรัพย์” ซึ่งการหาความรู้ หรือการ
เพ่ิมเติมปัญญาในทางพระพุทธศาสนานั้น เป็นไป
ตามหลักค าสอนที่เรียกว่า หลักปัญญา ๓ (พระ
พรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), ๒๕๕๔: ๙๖) 
ซึ่งหมายถึง ความรอบรู้ ความรู้ทั่ว ความรู้ซึ้ง 
ปรากฏรายละเอียดประกอบหลักปัญญา ๓ 
ได้แก่ ๑) จินตามยปัญญา คือ ปัญญาที่เกิดจาก
การคิดพิจารณา ปัญญาสืบแต่โยนิโสมนิการที่
ตั้งขึ้นในตนเอง ๒) สุตมยปัญญา คือ ปัญญาเกิด
จากการสดับเล่าเรียน ปัญญาสืบแต่ปรโตโฆสะ 
๓) ภาวนามยปัญญา คือ ปัญญาเกิดจากการ
ปฏิบัติบ าเพ็ญ ปัญญาสืบแต่ปัญญาสองอย่างแรก 
แล้วหมั่นมนสิการในประดาสภาวธรรม 

นอกจากหลักปัญญา ๓ แล้ว ศาสตร์
แห่งความรู้ในทางพระพุทธศาสนา ยังมีส่วนที่
เรียกว่า ศาสตร์แห่งความรู้แจ้ง หรือศาสตร์แห่ง
ค ว า ม รู้ วิ เ ศ ษ  ที่ ภ า ษ า อั ง ก ฤ ษ เ รี ย ก ว่ า 
“Supernormal knowledge” ซึ่งปรากฏอยู่ใน 
วิชชา ๘ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ.   ปยุตฺโต), 
๒๕๕๔: ๒๑๗-๒๑๘.)  ได้แก่ ๑) วิปัสสนาญาณ 
คือ ญาณในวิปัสสนา ญาณที่ เป็นวิปัสสนา 



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๙๕ –   ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๙ 

กล่าวคือ ปัญญาที่พิจารณาเห็นสังขาร คือนาม
รูป โดยไตรลักษณ์  มีต่ า งกันออก เป็นชั้ นๆ 
ต่อเนื่องกัน ๒) มโนมยิทธิ คือ ฤทธิ์ส าเร็จด้วยใจ 
ฤทธิ์ทางใจ คือนิรมิตกายอ่ืนนอกจากกายนี้ ดุจ
ชักไส้จากหญ้าปล้อง ชักดาบจากฝัก หรือชักงู
ออกจากคราบ ๓) อิทธิวิธา หรืออิทธิวิธี  คือ 
แสดงฤทธิ์ต่างๆ ได้ ๔) ทิพพโสต คือ หูทิพย์ ๕) 
เจโตปริยญาณ คือ ความรู้ที่ก าหนดใจผู้อ่ืนได้ ๖) 
ปุพเพนิวาสานุสสติ คือ ระลึกชาติได้ ๗) ทิพพ
จักขุ คือ ตาทิพย์ ๘)อาสวักขยญาณ คือ ความรู้ที่
ท าให้สิ้นอาสวะ 

ทั้ ง นี้  ค ว า ม รู้ วิ เ ศ ษ ใ น ท า ง
พระพุทธศาสนาได้กล่าวถึง ความรู้ที่ท าให้สิ้นอา
สวะได้ ซึ่งมีหนทางในการปฏิบัติอันพอดีที่จะ
น าไปสู่จุดหมายแห่งความหลุดพ้นเป็นอิสระได้ 
เรียกว่า อัฏฐังคิกมรรค หรือเรียกว่า มรรคมีองค์ 
๘ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), ๒๕๕๔: 
๒๑๕) หรือเรียกอย่างเต็มรูปแบบได้ว่า อริย
อัฏฐังคิกมรรค แปลว่า “ทางมีองค์แปดประการ 
อันประเสริฐ” ประกอบด้วย ๑) สัมมาทิฏฐิ คือ 
ความเห็นชอบ ได้แก่ ความรู้อริยสัจจ์ ๔ หรือ
เห็นไตรลักษณ์ หรือรู้อกุศลและอกุศลมูลกับกุศล
และกุศลมูล หรือเห็นปฏิจจสมุปบาท ๒) สัมมา
สังกัปปะ คือ ด าริชอบ ได้แก่ เนกขัมมสังกัปปะ 
อพยาบาทสั งกัปปะ อวิหิ งสาสั งกัปปะ ๓) 
สัมมาวาจา คือ เจรจาชอบ ได้แก่ วจีสุจริต ๔ ๔) 
สัมมากัมมันตะ คือ กระท าชอบ ได้แก่ กายสุจริต 
๓ ๕) สัมมาอาชีวะ คือ การเลี้ยงชีพชอบ ได้แก่ 
เ ว้ น มิ จ ฉ า ชี พ  ป ร ะ ก อ บ สั ม ม า ชี พ  ๖ ) 
สัมมาวายามะ คือ พยายามชอบ ได้แก่ ปธาน 
หรือสัมมัปปธาน ๔ ๗) สัมมาสติ คือ ระลึกชอบ 
ได้แก่ สติปัฏฐาน ๔ ๘) สัมมาสมาธิ คือ ตั้งจิตมั่น
ชอบ ได้แก่ ฌาน ๔  

มรรคมีองค์ ๘ นี้ เป็นอริยสัจจ์ และ
ได้ชื่อว่า เป็นมัชฌิมาปฏิปทา แปลว่า ทางสาย
กลาง เพราะเป็นข้อปฏิบัติอันพอดีที่จะน าไปสู่

จุดหมายแห่งความหลุดพ้นและอิสระ ดับทุกข์
ปลอดปัญหา อย่างไรก็ตาม พระพุทธศาสนาได้
ให้ความส าคัญต่อความไม่รู้ด้วยเช่นกัน ดังจะได้
กล่าวต่อไป 

 
ศาสตร์แห่งความไม่รู้ 

เมื่อกล่าวถึงความไม่รู้แล้ว ปรากฏ
พุทธพจน์จ านวนมากที่กล่าวถึง ความไม่รู้ หรือ 
ความไม่มีปัญญา อันได้แก่ “ทาโสว ปญฺญสฺส 
ยสสฺสิ พาโล อตฺเถสุ ชาเตสุ ตถาวิเธสุ คนโง่ถึงมี
ยศก็กลายเป็นทาสของคนมีปัญญา เมื่อเรื่องราว
ต่างๆเกิดขึ้น” หรือ“เอตมฺปิ ทิสฺวาน อห  วทามิ 
ปญฺโญว เสยฺโย น ยศศฺสิ พาโล ข้าพเจ้ามองเห็น
เหตุผลนี้ จึงกล่าวว่า คนมีปัญญาประเสริฐกว่า 
คนโง่ถึงจะมียศก็หาประเสริฐไม่” 

อย่ าง ไรก็ตาม ความไม่ รู้ ในทาง
พระพุทธศาสนาล้วนเกิดจากอวิชชา ดังนั้น ใน
บทความนี้ จึงอธิบายความไม่รู้จากฐานของ 
ปฏิจจสมุปบาท (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. 
ปยุตฺโต), ๒๕๕๔: ๒๕๒-๒๕๔) คือ การเกิดขึ้น
พร้อมแห่งธรรมทั้งหลาย เพราะอาศัยกัน ธรรมที่
อาศัยกันเกิดขึ้นพร้อมกัน หรือการที่สิ่งทั้งหลาย
อาศัยกันๆ จึงเกิดมีขึ้น ซึ่งจุดเริ่มต้นของศาสตร์
แห่งความไม่รู้ในทางพระพุทธศาสนา โดยเริ่ม
จากอธิบายต้นไปหาปลายอย่างนี้  เรียกว่ า 
อนุโลมเทศนา หรือเรียกได้อีกอย่างหนึ่งว่า วงล้อ
หรือวงจรแห่งภพ ได้แก่ ๑) อวิชชา คือ ความไม่
รู้ กล่าวคือ ความไม่รู้ในอริยสัจ ๔ กล่าวตามนัย
ของอภิธรรมว่า อวิชชา ๘ ๒) สังขาร ได้แก่ 
สภาพปรุงแต่ง ได้แก่ สังขาร ๓ หรือ อภิสังขาร 
๓ ๓) วิญญาณ คือ ความรู้แจ้งทางอารมณ์ ได้แก่ 
วิญญาณ ๖ ๔) นามรูป นามและรูป ได้แก่ 
เวทนา สัญญา เจตนา ผัสสะ มนสิการ  ๕) 
สฬายตนะ คือ อายตนะ ๖ กล่าวคือ อายตนะ
ภายใน ๖ ๖) ผัสสะ คือ ความกระทบ ความ
ประจบ ได้แก่ สัมผัส ๖ ๗) เวทนา คือ ความ



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๙๖ –   ปีที่ ๓ ฉบบัที่ ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๙ 

เสวยอารมณ์ ได้แก่ เวทนา ๖ ๘) ตัณหา คือ 
ความทะยานอยาก ได้แก่ ตัณหา ๖ มีรูปตัณหา 
เป็นต้น กล่าวคือ ตัณหาในรูป ในเสียง ในกลิ่น 
ในรส ในสัมผัสทางกาย และในธรรมารมณ์ ๙) 
อุปาทาน คือ ความยึดมั่น ได้แก่ อุปาทาน ๔  
๑๐) ภพ คือ ภาวะของชีวิต ได้แก่ ภพ ๓ กรรม
ภพ (ภพคือกรรม) กับ อุปปัตติภพ (ภพคือที่
อุบัติ ) ๑๑) ชาติ คือ ความเกิด ได้แก่ ความ
ปรากฏแก่ขันธ์ทั้งหลาย การได้อายตนะ  และ 
๑๒) ชรามรณะ คือ ความแก่และความตาย 
ได้แก่ ชรา (ความเสื่อมอายุ, ความเสื่อมอินทรีย์) 
กับมรณะ (ความขาดชีวิตตินทรีย์) (พระพรหม
คุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), ๒๕๕๔: ๒๕๒-๒๕๔)   

นอกจากนี้แล้ว การแสดงย้อนกลับ
จากปลายมาหาต้นก็สามารถกระท าได้ เรียกว่า 
ปฏิโลมเทศนา หรือปฏิโลมปฏิจจสมุปบาท หาก
เกิดความไม่ รู้ ขึ้ น  ปัญญาจะท าหน้ าที่ เป็ น
เครื่องมืออันส าคัญในการปกป้องตนเองจาก
ความไม่รู้เหล่านั้น ดังพุทธศาสนสุภาษิตที่ว่า 
“ปญฺญา เจน  ปสาสติ ปัญญาเป็นเครื่องปกครอง
ตัว” หรือแม้ในยามตกที่นั่งล าบากหรือเกิดความ
ทุกข์ ปัญญาจะท าหน้าที่พาผู้ที่ประสบความทุกข์
ออกไปจากความทุกข์ดังกล่าว พร้อมทั้งปัญญา
ยังท าหน้าที่ในการแสวงหาความสุขด้วย เฉกเช่น
พุทธพจน์ที่ว่า “ปญฺญาสหิโต นโร อิธ ทุกฺเข สุขา
นิ วินฺทติ คนมีปัญญา ถึงแม้ตกทุกข์ ก็ยังหาสุข
พบ” 

 
พุทธศาสนาในฐานะระเบียบวิธีวิจัย 

พระพุทธศาสนานอกจากจะเป็น
ระเบียบปฏิบัติ ในวิถีชีวิตประจ าวันแล้ว ยัง
เปรียบเสมือนเครื่องมืออันส าคัญในการเข้าหา
ความจริงอันสูงสุดแห่งชีวิตด้วย หรือกล่าวอีก
อย่างหนึ่งว่า เป็นศาสตร์ที่มีการศึกษาตามวิธีการ
สากล (The methods of international scientific 
learning) (Venerable W. Rahula, 2011: ix) ซึ่ง

การศึกษาดังกล่าวมีรากฐานค าสอนมาจากกา
ลามสูตรไว้ว่า “ล าดับนั้น พวกกาลามะชาวเกส
ปุตตนิคมเข้าไปเฝ้าพระผู้มีพระภาคถึงที่ประทับ 
บางพวกถวายอภิวาทแล้วนั่ง ณ ที่สมควร บาง
พวกสนทนาปราศรัยพอเป็นที่บันเทิงใจพอเป็นที่
ระลึกถึงกันแล้วนั่ง ณ ที่สมควร บางพวกประนม
มือไหว้ไปทางที่พระผู้มีพระภาคเจ้าประทับอยู่
แล้วนั่ง ณ ที่สมควร บางพวกประกาศชื่อและ
โคตรแล้วนั่ง ณ ที่สมควร บางพวกนั่งนิ่งอยู่ ณ ที่
สมควร พวกกาลามะชาวเกสปุตตนิคมผู้นั่ง ณ ที่
สมควรได้กราบทูลพระผู้มีพระภาคดังนี้ว่า ข้าแต่
พระองค์ผู้เจริญ มีสมณพราหมณ์พวกหนึ่งมายัง
เกสปุตตนิคม แสดงประกาศวาทะของตนเท่านั้น 
แต่กระทบกระเทียบ ดูหมิ่น กล่าวข่มวาทะของ
ผู้อ่ืนท าให้ไม่น่าเชื่อถือ ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ มี
สมณพราหมณ์อีกพวกหนึ่งมายังเกสปุตตนิคม 
แสดงประกาศวาทะของตนเท่านั้น แต่กระกระ
เทียบดูหมิ่น กล่าวข่มวาทะของผู้ อ่ืนท าให้ไม่
น่าเชื่อถือ ข้าแต่พระองค์ผู้ เจริญ ข้าพระองค์
ทั้งหลายมีความสงสัยลังเลใจในสมณพราหมณ์
เหล่านั้นว่า บรรดาท่านสมณพราหมณ์เหล่านี้ 
ใครพูดจริง ใครพูดเท็จ 

พระผู้มีพระภาคตรัสว่า กาลามชน
ทั้ งหลาย ก็สมควรที่ท่านทั้ งหลายจะสงสัย 
สมควรที่จะลังเลใจ ท่านทั้งหลายเกิดความสงสัย
ลังเลใจในฐานะที่ควรสงสัยอย่างแท้จริง มาเถิด 
กาลามะทั้งหลาย ท่านทั้งหลาย อย่าปลงใจเชื่อ
ด้วยการฟังตามกันมา (มา อนุสฺสเวน) อย่าปลง
ใจเชื่อด้วยการถือสืบๆกันมา (มา ปรมฺปราย) 
อย่าปลงใจเชื่อด้วยการเล่าลือ (มา อิติกิราย) 
อย่าปลงใจเชื่อด้วยการอ้างต าราหรือคัมภีร์  (มา 
ปิฎกสมฺปทาเนน) อย่าปลงใจเชื่อเพราะตรรกะ 
(การคิดเอาเอง) (มา ตกฺกเหตุ) อย่าปลงใจเชื่อ
เพราะการอนุมาน (มา นยเหตุ) อย่าปลงใจเชื่อ
ด้วยการคิดไตร่ตรองตามแนวเหตุผล (มา อาการ
ปริวิตกฺเกน) อย่าปลงใจเชื่อเพราะเข้าได้กับ



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๙๗ –   ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๙ 

ทฤษฎีที่พินิจไว้แล้ว (มา ทิฏฐินิชฌานขนฺติยา) 
อย่าปลงใจเชื่อเพราะมองเห็นรูปลักษณะน่าจะ
เป็นไปได้ (มา ภพฺพรูปตาย) อย่าปลงใจเชื่อ
เพราะนับถือว่า ท่านสมณะนี้เป็นครูของเรา (มา 
สมโณ โน ครูติ) กาลามะทั้งหลาย เมื่อใด ท่าน
ทั้งหลายพึงรู้ด้วยตนเองเท่านั้นว่า “ธรรมเหล่านี้
เป็นอกุศล ธรรมเหล่านี้มีโทษ ธรรมเหล่านี้ผู้รู้ติ
เตียน ธรรมเหล่านี้ที่บุคคลถือปฏิบัติบริบูรณ์แล้ว
ย่อมเป็นไปเพ่ือไม่เกื้อกูล เพ่ือทุกข์” เมื่อนั้น 
ท่านทั้งหลายควรละ (ธรรมเหล่านั้น) เสีย” (ดู

รายละเอียดใน องฺ.ติก. (ไทย) ๒๐/๖๖/๒๕๖-
๒๕๗) 

จากการศึกษาวิเคราะห์หลักการที่
ปรากฏในกาลามสูตรข้างต้น แสดงให้เห็นวิธีการ
ในการเข้าถึงความจริง ซึ่งเรียกว่า วิธีการแห่ง
ปัญญา (The method of wisdom) นอกจากนี้
แล้ว ระเบียบวิธีการวิจัยในยุคสมัยปัจจุบัน ซึ่ง
นับว่าเป็นวิธีการที่เป็นไปตามระเบียบวิธีการทาง
วิทยาศาสตร์ ซึ่งสามารถเปรียบเทียบได้กับหลัก
อริยสัจ ๔ ได้สอดคล้องและลงตัวยิ่ง ดังแผนภาพ
แสดงการเปรียบเทียบดังแสดงในภาพ 

 
 

 

 
ภาพแสดงความสัมพันธ์ระหว่างอริยสัจ ๔ กับระเบียบวิธีวิจัยสมัยใหม่ 

 
 

จากแผนภาพดังกล่าวข้างต้นจะพบ
ความสัมพันธ์อันแนบแน่นระหว่างอริยสัจจ์ ๔ 
กับระเบียบวิธีวิจัยสมัยใหม่ ได้แก่ หากพิจารณา
ระเบียบวิธีวิจัยที่ใช้โดยทั่วไปในงานวิชาการแล้ว 
จะพบขั้นตอนในการท าวิจัยอยู่ ๔ ขั้นตอนหลัก 
อันได้แก่  

๑. ปัญหาการวิจัย หรือภาษาการ
วิจัยเรียกว่า Research questions แปลเป็น
ภาษาไทยได้ว่า ค าถามในการวิจัย จะพบว่าตรง

กับทุกข์ในอริยสัจจ์ ๔ อันเป็นความทุกข์ หรือ
สภาพที่ทนได้ยาก สภาวะที่บีบคั้น ขัดแย้ง 
บกพร่อง ขาดแก่สารและความเที่ยงแท้ ไม่ให้
ความพึงพอใจแท้จริง ได้แก่ ชาติ ชรา มรณะ 
การประจวบกับสิ่งอันไม่เป็นที่รัก การพลัดพราก
จากสิ่งที่รัก ความปรารถนาไม่สมหวัง ซึ่งสิ่ง
เหล่านี้เองเป็นขั้นตอนแรกในการท าวิจัย นั่นก็คือ 
การแสวงหาปัญหาที่พบในสังคมปัจจุบัน เพ่ือ
น ามาตั้งเป็นค าถามในการวิจัย 



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๙๘ –   ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๙ 

๒. ที่มาและความส าคัญของปัญหา 
หรือภาษาการวิจัยเรียกว่า Statement of 
problems หรือ Research problems จะ
พบว่าตรงกับ ทุกขสมุทัยในอริยสัจจ์ ๔ อันเป็น
เหตุ เ กิ ดแห่ งทุ กข์  ส า เหตุ ให้ เ กิ ดทุ กข์  ใน
ภาษาอังกฤษเรียกว่า the cause of suffering 
หรือ origin of suffering โดยในการวิจัยนั้น 
การเริ่มต้นหาที่มาและความส าคัญด้วยการ
ทบทวนวรรณกรรม (Literature review) หรือ
การออกเดินทางไปประสบกับปัญหาและตั้ง
ค าถามกับปัญหาเหล่านั้น พร้อมทั้งด าเนินแสดง
หาสาเหตุอันท าให้เกิดความทุกข์เหล่านั้น 

๓. วิธีการแก้ปัญหาในการวิจัย หรือ
ภาษาการวิจัย เรียกว่ า  Finding the 
resolutions สามารถเริ่มอธิบายได้จากการ
ค้นพบข้อเท็จจริงจากปัญหาที่ได้ตั้งค าถามไว้ใน
การวิจัยตามขั้นตอนของ การรวบรวมข้อมูล 
(Data collection) การเก็บข้อเท็จจริง (Fact 
finding) การวิเคราะห์ข้อมูล (Analysis the 
data) รวมถึงการสังเคราะห์ข้อมูล (Synthesis 
the data) เพ่ือน าไปสู่การหาทางออกจากปัญหา
ที่เรียกว่า Resolution ซึ่งตรงกับทุกขนิโรธา อัน
หมายถึง ความดับทุกข์ คือ ภาวะที่ตัณหาดับสิ้น
ไป ภาวะที่เข้าถึงเมื่อก าจัดอวิชชา ส ารอกตัณหา
สิ้นแล้ว ไม่ถูกย้อม ไม่ติดข้อง หลุดพ้น สงบ 
ปลอดโปร่ง และเป็นอิสระ  

๔. ทางออกจากปัญหาในการวิจัย 
หรือภาษาการวิจัยเรียกว่าThe resolution of 
research and recommendation ซึ่งเป็น
ขั้นตอนของการสรุปการศึกษาและเสนอทางออก
เพ่ือแก้ปัญหาที่เป็นโจทย์การวิจัย ซึ่งตรงกับ 
ทุกขนิ โรธคามินีปฏิปทาอันหมายความว่ า 
ปฏิปทาที่น าไปสู่ความดับแห่งทุกข์ ข้อปฏิบัติให้
ถึงความดับแห่งทุกข์ ได้แก่ อริยอัฏฐังมังคิกมรรค 
หรือเรียกอีกอย่างหนึ่ งว่า มัชฌิมาปฏิ ปทา 
แปลว่า “ทางสายกลาง” (The middle way)  

ทั้งนี้ ปรากฏพุทธภาษิตที่เกี่ยวโยง
กับการวิจัยอยู่หลายพุทธพจน์ด้วยกัน อันได้แก่ 
“โยนิโส วิจิเน ธมฺเม พึงวิจัยเรื่องราวให้ตลอด
สายถึ งต้นตอ” และพระพุทธองค์ ได้ เสนอ
เครื่องมือในการท าวิจัยที่ดีที่สุดไว้ได้แก่ ปัญญา 
ดังภาษิตที่ว่า “ปัญฺญา สุตวินิจฺฉินี ปัญญาเป็น
เครื่องวินิจฉัยสิ่งที่ได้เล่าเรียน” พร้อมทั้งเสนอ
วิธีการเข้าถึงปัญญาหรือความรู้ เหล่านั้นด้วย 
“สากจฺฉา ปญฺญา เวทิตพฺพา ปัญญารู้ได้ด้วยการ
สนทนา” หรือ “สุสฺสูส  ลภเต ปญฺญ  รู้จักฟัง ย่อม
ได้ปัญญา” หรือ “นตฺถิ ปญฺญา อฌายิโน ปัญญา
ไม่มี แก่ผู้ไม่พินิจ” 

จากการศึกษาพบว่า พุทธศาสนา 
นอกจากจะเป็นตัวแบบของการด า เนินวิถี
ชีวิตประจ าวันของชีวิตมนุษย์แล้ว ยังเป็นตัวแบบ
ในการหาทางดับทุกข์ รวมทั้งการเป็นรูปแบบที่
ถือได้ว่ามีความส าคัญมากในการพัฒนาระเบียบ
วิธีวิจัย เพราะว่าพุทธศาสนาเป็นศาสตร์แห่งการ
ดับทุกข์ (Buddhism is the science of 
ending suffering) หากพิจารณาอริยสัจจ์ ๔ ใน
ฐานะของระเบียบวิธีการทางวิทยาศาสตร์แล้ว 
จะพบว่า อริยสัจจ์ ๔ อาจเรียกได้ว่า ระเบียบวิธี
วิจัยทางพระพุทธศาสนา (The Buddhist 
Research Methodology) :ซึ่งมีการน าเสนอ
การบูรณาการระหว่างศาสตร์สมัยใหม่กับ
พระพุทธศาสนาไว้ ๒ วิธีด้วยกัน กล่าวคือ พุทธ
วิธีและธรรมวิธี ซึ่งจะได้กล่าวต่อไป 
 
พุทธวิธี (Buddhology) 

พุทธวิธี  เป็นวิ ธีการปรับศาสตร์
สมัยใหม่เข้าหาพระพุทธศาสนา โดยวิชาพุทธ
ศาสตร์ (Buddhist studies) เรียกอีกอย่างหนึ่ง
ว่า พุทธวิทยาหรือพุทโธโลยี  (Buddhology) 
นิยมใช้เพื่อการบูรณาการหรือผสมผสานระหว่าง
พระพุทธศาสนากับศาสตร์สมัยใหม่ที่มีสาขา
ต่างๆมากมาย คือ ใช้องค์ความรู้ของศาสตร์



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๙๙ –   ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๙ 

หลายศาสตร์มาช่วยอธิบายให้พระพุทธศาสนา
เป็นเครื่องมือในการเข้าถึงคนสมัยใหม่ รวมทั้ง
เป็นที่ยอมรับในวงกว้างมากขึ้นไป กล่าวคือ พุทธ
วิธี คือ จะใช้หลักในพระพุทธศาสนาเป็นตัวตั้ง
แล้วน าองค์ความรู้ในศาสตร์สมัยใหม่มาเป็น

ส่วนประกอบเสริมการอธิบาย อันเป็นสาเหตุให้
พระพุทธศาสนามีความทันสมัย (พระธรรมโกศา
จารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), ๒๕๕๓: ๕๓-๕๔) ดัง
แสดงในภาพ 

 

 
ภาพแสดงการบูรณาการระหว่างพระพุทธศาสนากับมานุษยวิทยา 

 
ภาพแสดงการบูรณาการระหว่างพระพุทธศาสนากับการบริหารการศึกษา 

 
ภาพแสดงการบูรณาการระหว่างพระพุทธศาสนากับปรัชญา 

 

 
ภาพแสดงการบูรณาการระหว่างพระพุทธศาสนากับเศรษฐศาสตร์ 

 

 
ภาพแสดงการบูรณาการระหว่างพระพุทธศาสนากับรัฐศาสตร์ 

 



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๑๐๐ –   ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๙ 

ธรรมวิธี (Dhammology) 
ธ ร ร ม วิ ธี เ ป็ น ก า ร ป รั บ

พระพุทธศาสนาเข้าหาศาสตร์สมัยใหม่ คือใช้
ศาสตร์สมัยใหม่เป็นตัวตั้ งแล้วน าหลักธรรม
ในทางพระพุทธศาสนามาเป็นตัวช่วยเสริมให้เกิด
ความสมบูรณ์ด้วยมิติทางศีลธรรมในทางศาสนา 
วิธีการแบบนี้ เรียกว่า การศึกษาแบบธรรม

ประยุกต์หรือที่เรียกว่า ธรรมวิทยา หรือธรรม
โมโลยี (Dhammology) (พระธรรมโกศาจารย์ 
(ประยูร ธมฺมจิตฺโต), ๒๕๕๓: ๕๔-๕๕) 

วิธีการนี้ช่วยให้ธรรมเป็นอกาลิโกคือ
ไม่มีความล้าสมัย เพราะสามารถปรับเข้ากับชีวิต
สมัยใหม่ พร้อมทั้งสามารถน าศีลธรรมกลับมาสู่
โลกอีกด้วย ดังตัวอย่างในภาพต่อไปนี้ 

 

 
ภาพแสดงการบูรณาการระหว่างนิติศาสตร์กับพระพุทธศาสนา 

 
ภาพแสดงการบูรณาการระหว่างวิทยาศาสตร์การแพทย์กับพระพุทธศาสนา 

 
ภาพแสดงการบูรณาการระหว่างพันธุวิศวกรรมกับพระพุทธศาสนา 

 
 

บทสรุป  
พุทธศาสตร์นั้นเป็นทั้งเครื่องมือและ

ระเบียบวิธีวิจัย และความจริงที่มีค่าสูงสุดใน
ตัว เอง อย่ างไรก็ตาม ปัญญาซึ่ ง เป็นสิ่ งที่ มี
ความส าคัญในทางพระพุทธศาสนา ดังปรากฏ
สุภาษิตดังนี้ “โยคา เว ชายเต ภูริ ปัญญา ย่อม
เกิดเพราะการใช้” หรือ “ปญฺญ  นปฺปมชฺเชยฺย ไม่

พึงละเลยการใช้ปัญญา” ดังนั้น การเข้าถึง
ความรู้ในศาสตร์ต่างๆ ย่อมท าให้เกิดปัญญาได้ 
และยังสามารถท าให้เกิดความบริสุทธิ์ขึ้นในตัว
คนขึ้นอีกประการหนึ่ง ดังเช่นพุทธสุภาษิตที่
กล่าวไว้ว่า “ปญฺญาย ปริสุชฺฌติ คนย่อมบริสุทธิ์
ด้วยปัญญา 

” 
 

 
 
 
 
 
 
 



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๑๐๑ –   ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๙ 

 
บรรณานุกรม 

พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). วิธีบูรณาการพระพุทธศาสนากับศาสตร์สมัยใหม่. 
กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๓ 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต). อมฤตพจนา พุทธศาสนสุภาษิต. กรุงเทพฯ: สหธรรมิก, 
๒๕๕๗. 

________.พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ ๒๑. กรุงเทพมหานคร: 
สหธรรมิก, ๒๕๕๔. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 

Donald S. Lopez Jr. and Robert E. Buswell Jr. The Princeton Dictionary of 
Buddhism. Princeton and Oxford: Princeton University Press. 2014. 

Venerable W. Rahula. What the Buddha Taught. Bangkok: Haw Trai, 2011. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


