
         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๗๑ –   ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๙ 

การบูรณาการหลักพุทธศาสตร์กับการบริหารการศึกษา 
Integration of the Buddhist Principle in Educational Administration 

 
พระมหาเผด็จ จิรกุโล (จงสกุลศิริ)๑ 

ศิริพร ทัศนศรี๒ 
บทคัดย่อ 

พระพุทธศาสนาเป็นศาสตร์แห่งการเรียนรู้ที่มีเป้าหมายสูงสุดคือความดับทุกข์ ค าสอนที่
พระพุทธองค์ตรัสสอนเป็นไปเพ่ือความสงบเย็น เป็นไปเพ่ือความไม่มีเวร เป็นไปเพ่ือความสุขของผู้
ปฏิบัติและบุคคลที่อยู่รอบข้างตลอดจนสิ่งแวดล้อมที่อยู่รอบตัว ผู้ เรียนพุทธศาสตร์สามารถ
ประเมินผลการเรียนของตนเองได้ด้วยตนเอง ดังค าที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ว่า วิญญูชนพึงรู้ได้เฉพาะตน  
พระพุทธศาสนามีหลักค าสอนเกี่ยวกับการศึกษาอยู่จ านวนมาก หลักค าสอนเหล่านี้หากได้น ามาศึกษา
วิเคราะห์ อธิบาย ตีความ จัดท าเป็นหลักวิชาการ บูรณาการให้เข้ากับยุคสมัยแล้ว ก็น่าจะสามารถ
น ามาใช้เป็นเครื่องมือในการบริหารการศึกษาและพัฒนามนุษย์ได้อย่างมีประสิทธิภาพอีกทางหนึ่ง
การบูรณาการหลักพระพุทธศาสนากับการบริหารการศึกษาเข้าด้วยกันจึงเป็นการน าสิ่งที่เป็นศาสตร์ที่
มีค าสอนสืบทอดมายาวนานกว่า ๒๕๐๐ ปีมาใช้กับศาสตร์สมัยใหม่ เพ่ือให้เกิดการน าไปใช้อย่าง
เหมาะสม ในการพัฒนาคุณภาพชีวิตมนุษย์ พัฒนาคุณภาพสิ่งแวดล้อม และพัฒนาสังคมให้มีความสุข 

 

ค าส าคัญ: หลักพุทธศาสตร์ ,การบริหารการศึกษา ,การบูรณาการ. 
 

Abstract 
Buddhism is the science of learning with the cessation of suffering as its 

ultimate goal. The Buddha’s teachings are for calmness, nonviolence and happiness 
and peacefulness of the practitioners and the people concerned. The learners of 
Buddhism can evaluate their own learning by themselves as the Buddha said, ‘A wise 
man can realize by himself.’  There are teachings concerning learning and education 
in Buddhism. If those teachings are to be studied, interpreted, explained, classified 
and integrated with modern system, that can be a successful and effective tool in 
education administration and human development.  Integrating Buddhist principles 
to educational administration is to put into practice appropriately in improving the 
quality of human life, developing environmental quality and bringing society to a 
happy society. 

 
Keywords: Buddhist Principles, educational Administration, Integration 

                                                           
๑หลักสตูรพุทธศาสตรดุษฎีบณัฑิต มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
๒คณะบริหารธรุกิจ มหาวิทยาลัยนอร์ทกรุงเทพ 



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๗๒ –   ปีที่ ๓ ฉบบัที่ ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๙ 

บทน า 
พระพุทธศาสนาเกิดจากค าสอนของ

พระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่ ได้ตรัสรู้ชอบได้โดย
พระองค์ เองและทรงสอนผู้อ่ืนให้รู้ตามที่เรียกว่า
พระธรรม ส่วนผู้ที่รู้ตามพระพุทธองค์เรียกว่า
พุทธสาวกในฝ่าย ชาย พุทธสาวิกาในฝ่ายหญิง 
ส่วนผู้ที่ออกบวชตามเพ่ือท าพระนิพพานให้แจ้ง
เรียกว่า สงฆ์สาวก ผู้ที่รู้ แจ้งเห็นจริงตามค าสอน
ของพระพุทธองค์สามารถก าจัดอาสวะกิเลสให้
หมดไปจากใจแล้ว เรียกว่า พระ อริยสาวก  
“สาวก ในค าวัดใช้หมายถึงผู้ฟังโอวาทานุสาสนี 
หรือค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้าโดยเคารพ ใช้
เรียกทั้งที่ เป็นบรรพชิตและคฤหัสถ์ เช่นใช้ว่า 
พระอรหันตสาวก พระสงฆ์สาวก ภิกษุสาวก 
ภิกษุณีสาวิกา และใช้หมายถึงลูกศิษย์ของศาสดา
อ่ืนๆ ด้วย เช่น สาวกของนิครนถ์นาฎบุตร สาวก
ของพราหมณ์พาวรี เป็นต้น” ในปัจจุบันมีการ
น าไปใช้หลากหลายมาก ถึงขนาดที่ว่าเป็นผู้ที่
ติดตามทีมฟุตบอลทีมใดทีมหนึ่งยังเรียกตัวเองว่า
เป็นสาวกของทีมนั้นได้  

การบริ หารการศึ กษาหมายถึ ง 
กิ จ กร รมต่ า งๆ  ที่ บุ คคลหลายคนร่ ว มกั น
ด าเนินการ เพ่ือพัฒนาสมาชิกของสังคมในทุกๆ
ด้าน นับแต่ บุคลิกภาพ ความรู้ ความสามารถ 
เจตคติ พฤติกรรม คุณธรรม เพ่ือให้มีค่านิยม
ตร งกั นกั บคว ามต้ อ ง การของสั ง คม  โ ดย
กระบวนการต่างๆ ที่อาศัยควบคุมสิ่งแวดล้อมให้
มีผลต่อบุคคล และอาศัยทรัพยากร ตลอดจน
เทคนิคต่างๆ อย่างเหมาะสม เพ่ือให้บุคคล
พัฒนาไปตรงตามเป้าหมายของสังคมที่ตนด าเนิน
ชีวิตอยู่ 

ในบทความนี้ผู้เขียนมีวัตถุประสงค์ที่
จะน าเสนอในประเด็นเกี่ยวกับหลักค าสอนของ
พระสัมมาสัมพุทธเจ้าเกี่ยวกับการสร้างเครือข่าย
การเรียนรู้และการเผยแผ่พระพุทธศาสนา หลัก
ทฤษฎีการบริหารการศึกษา และการน าหลัก

พระพุทธศาสนามาบูรณาการใช้ในการบริหาร
การศึกษาท าอย่างไร รายละเอียดของแต่ละ
ประเด็นจะได้น าเสนอต่อไป 
 
หลักค าสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า 

ค าสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่มี
บันทึกไว้ในพระไตรปิฎกที่สืบทอดค าสอนไว้ ได้
สอน กันมาว่ามีถึง ๘๔,๐๐๐ พระธรรมขันธ์ 
แบ่งเป็น พระวินัยปิฎก ๒๑,๐๐๐ พระธรรมขันธ์ 
พระสุตันต ปิฎก ๒๑,๐๐๐  พระธรรมขันธ์ และ
พระอภิธรรมปิฎก ๔๒,๐๐๐ พระธรรมขันธ์ ได้มี
ผู้ตั้งค าถามกันว่า มีหลักเกณฑ์อะไรในการนับ 
ใครเป็นผู้นับ และท าไมนับได้เพียง ๘๔,๐๐๐ 
พระธรรมขันธ์ 

ค าตอบที่หาได้คือจากพระไตรปิฎก 
(ขุ. เถร. (ไทย) ๒๖/๓๙๗/๔๐๕) แสดงไว้ดังนี้
“พระพุทธพจน์ ๘๔,๐๐๐ พระธรรมขันธ์ เป็น
ไฉน ? จริงอยู่ พระพุทธพจน์ทั้งหมดนี้แหละมี 
๘๔,๐๐๐ ประเภท ด้วยสามารถแห่ งพระ
ธรรมขันธ์ ที่พระอานนท์รวบรวมแสดงไว้อย่างนี้
ว่า ธรรมทั้งหลายที่ด ารงอยู่ของข้าพเจ้า ข้าพเจ้า
เ รี ยนมาจากพระพุทธ เจ้ า  ๘๒ ,๐๐๐ จาก
พระภิกษุ  ๒,๐๐๐ รวมเป็น ๘๔,๐๐๐ พระ
ธรรมขันธ์” 

มี ค า ถ า ม อี ก ว่ า ค า ส อ น ใ น
พระพุทธศาสนาพระพุทธองค์มุ่งเน้นสอนให้
ปฏิบัติเพ่ือความหลุดพ้นอย่างเดียวหรือ มีค า
สอนที่เป็นไปเพ่ือประโยชน์สุขในโลกนี้หรือไม่
อย่างไร ทรงมีหลักในการสอน หรือจะเรียกตาม
ภาษาปัจจุบันว่าทรงบริหารการศึกษาไว้อย่างไร 
มีแนวคิดในการสร้างเครือข่ายการ ศึกษาอย่างไร
จึงท าให้พระพุทธศาสนาแผ่ขยายไปสู่ชาวโลก
จนกระท่ังสืบทอดมาถึงปัจจุบัน 

จากการศึกษาค้นคว้าพระไตรปิฎก 
เราจะพบว่า พระไตรปิฎก เป็นคัมภีร์ที่บรรจุค า
สอนของพระพุทธศาสนา ซึ่งเรียกรวมๆ ว่า พุทธ



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๗๓ –   ปีที่ ๓ ฉบบัที่ ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๙ 

ธรรม ค าว่าพระไตรปิฎก มาจากภาษาบาลี 
ติปิฏก แปลว่า ตะกร้าสามใบ หรือค าสอนสาม
หมวด (ติ หมายถึง สาม ปิฏก หมายถึง ต ารา 
คัมภีร์  หรือกระจาด) ซึ่งค าสอนสามหมวดนี้ 
ได้แก่  

๑. พระวินัยปิฎก หรือ พระวินัย 
ได้แก่ประมวลระเบียบข้อบังคับของบรรพชิตที่
พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติไว้ส าหรับภิกษุและ
ภิกษุณ ี

๒. พระสุตตันตปิฎก หรือ พระสูตร 
ได้แก่ประมวลพระพุทธพจน์ที่พระพุทธเจ้าทรง
แสดงยังที่ต่างๆ ให้เหมาะกับบุคคล สถานที่ และ
เหตุการณ์ มีเรื่องราวประกอบ 

๓. พระอภิธรรมปิฎก หรือ พระ
อภิธรรม ได้แก่ประมวลค าสอนที่ เป็นหลัก
วิชาการล้วนๆ ไม่เกี่ยวด้วยบุคคลหรือเหตุการณ์ 
ไม่มีเรื่องราวประกอบ 

ในหนังสือหลักสูตรนักธรรมชั้นตรี 
วิชาพุทธประวัติ ในเนื้อหาสาระเกี่ยวกับการ
ด าเนินพุทธกิจตลอด ๔๕ พรรษาของพระพุทธ
องค์ เราจะพบว่าหัวข้อธรรมที่พระพุทธองค์ทรง
ใช้สอนมากที่สุด คือ อนุปุพีกถา ๕ อริยสัจ ๔  
มรรคมีองค์ ๘ ส่วนพระสูตรใหญ่ๆเช่น ธัมมจัก
กัปปวัตนสูตร อาทิตตปริยายสูตร อนัตตลักขณ
สูตร พระพุทธองค์ทรงแสดงแก่พุทธสาวกเพียง
ครั้งเดียว แต่ก็มีพระสูตรที่ทรงแสดงครั้งเดียวแต่
มีความส าคัญในการเผยแผ่พระพุทธศาสนามาถึง
ปัจจุบันคือ ทรงแสดงโอวาทปาฏิโมกข์ ในวันขึ้น 
๑๕ ค่ า เดือน ๓  

โอวาทปาฏิโมกข์มีความส าคัญต่อ
การเผยแผ่และการสร้างเครือข่ายการเรียนรู้ของ
พระพุทธศาสนาเป็นอย่างมาก เนื้อหาใจความ
ของ โอว าทปาฏิ โ มกข์ ส รุ ป ได้  ๓  ส่ วนคื อ 
อุดมการณ์ ๓  หลักการ ๓ วิธีการ ๖  

อุดมการณ์ชาวพุทธ ๓ ประการ
ประกอบด้วย มีความอดทนทุกรูปแบบ มีพระ

นิพพานเป็นเป้าหมาย ไม่เหยียบย่ ารังแกท าลาย
ผู้อื่น  

หลักการของชาวพุทธ ๓ ประการ
ประกอบด้วย ไม่ท าความชั่วทั้งปวง ท าความดีให้
ถึงพร้อม ท าจิตใจให้ผ่องใส 

วิ ธีการ เผยแผ่ของชาวพุทธมี  ๖ 
ประการประกอบด้วย ไม่ว่าร้ายใคร ไม่ท าร้าย
ใคร ส ารวมมารยาทและศีล ระมัดระวังเรื่องการ
กิน ระมัดระวังเรื่องการนอนการนั่งในที่ อัน
สมควร ระมัดระวังใจ  

พระสงฆ์สาวกของพระผู้มีพระภาค
เจ้าอาศัยโอวาทปาฏิโมกข์เป็นแนวทางในการ
ท างานขยายงานเผยแผ่พระพุทธศาสนา ขยาย
เครือข่ายการเรียนรู้พุทธธรรม โดยมีเป้าหมายใน
การท างานเผยแผ่ด้วยการตอกย้ าอุดมการณ์ลง
ในใจอย่างมั่นคง มีเป้าหมายชีวิตที่สูงส่งคือพระ
นิพพาน มีหลักการที่ชัดเจนว่าอะไรบ้างที่ควรท า 
(กุศลธรรม) อะไรบ้างที่ไม่ควรท าอย่างเด็ดขาด 
(อกุศลธรรม) และที่ส าคัญคือการท าสมาธิภาวนา
เพ่ือให้จิตใจสะอาดบริสุทธิ์ ผ่องใส และยังมี
วิธีการในการท างานที่ไม่ก่อเวร ไม่ก่อศัตรู ไม่เป็น
ที่รังเกียจของชาวบ้าน อยู่อย่างพอเพียงเพียงพอ 
ไม่อยู่ในที่อโคจรอันจะเป็นที่ต าหนิของชาวบ้าน 
มีความส ารวมในทุกอิริยาบถอันส่งผลมาจากการ
ฝึกใจให้สงบอย่างดี 

ในการขยายเครือข่ายการเรียนรู้
พระพุทธศาสนา พระพุทธองค์ทรงประทาน
โอวาทไว้ว่า “ภิกษุทั้งหลาย เราตถาคตพ้นแล้ว
จากบ่วงทั้งปวง ทั้งท่ีเป็นของทิพย์และของมนุษย์ 
แม้เธอทั้งหลายก็พ้นแล้วจากบ่วงทั้งปวงที่เป็น
ของทิพย์และของมนุษย์เช่นกัน เธอทั้งหลาย จง
จาริกไป เพ่ือประโยชน์และความสุขแก่คนหมู่
มาก เพ่ืออนุเคราะห์โลก เพ่ือประโยชน์เกื้อกูล 
และความสุขแก่ทวยเทพและมนุษย์ ขอจงอย่าได้
ไปรวมทางเดียวกันสองรูป จงแสดงธรรม งามใน
เบื้องต้น งามในท่ามกลาง งามในที่สุด จง



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๗๔ –   ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๙ 

ประกาศพรหมจรรย์พร้อมทั้งอรรถ ทั้งพยัญชนะ 
ครบบริสุทธ์บริบูรณ์ สัตว์ทั้งหลายจ าพวกที่มีธุลี
คือกิเลสในจักษุน้อยมีอยู่ เพราะไม่ได้ฟังธรรม
ย่อมเสื่ อม ผู้ รู้ ทั่ วถึ งธรรมจักมี  ดูก่อนภิกษุ
ทั้งหลาย แม้เราก็จักไปยังต าบลอุรุเวลาเสนา
นิคม เพ่ือแสดงธรรม” (วิ.ม. (ไทย) ๔/๓๒/๔๐) 

ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนานั้น 
พระพุทธองค์ทรงได้พระสาวกเป็นก าลังหลักใน
ก า ร ข ย า ย เ ค รื อ ข่ า ย ก า ร เ รี ย น รู้  ท า ใ ห้
พระพุทธศาสนาแพร่หลายไปอย่างรวดเร็ว จึง
นับว่าพระสงฆ์สาวกเป็นผู้มี บทบาทส าคัญยิ่ง 
เพราะพระสงฆ์สาวกเป็นส่วนหนึ่ งของพระ
รัตนตรัยและเป็นส่วนหนึ่งของ พุทธบริษัท (ภิกษุ 
ภิ กษุณี  อุ บ าสก  อุบาสิ ก า )  ซึ่ ง ถื อ ว่ า เ ป็ น
องค์ประกอบหลักของพระพุทธศาสนา พระสงฆ์
สาวกของพระพุทธเจ้าในสมัยพุทธกาลส่วนใหญ่
เป็นพระอรหันต์ ผู้ปฏิบัติดี ปฏิบัติตรง ปฏิบัติถูก
ทาง ปฏิบัติสมควร และยึดมั่นในคุณธรรมของนัก
เผยแผ่ มีปฏิปทาน่าเลื่อมใส สมบูรณ์ด้วยวิชชา
และจรณะ คือความรู้และความประพฤติ จึง
ส า ม า ร ถ เ ผ ย แ ผ่ ห ลั ก ธ ร ร ม ค า ส อ น ข อ ง
พระพุทธเจ้าให้แพร่หลายได้อย่างรวดเร็วและมี
ประสิ ทธิ ภาพ กระทั่ งส ามารถสื บต่ ออายุ
พระพุทธศาสนาให้เจริญรุ่งเรือง มั่นคงมาจนถึง
ปัจจุบัน 

 
ทฤษฎีทางการบริหารและวิวัฒนาการการ
บริหารการศึกษา  

ทฤษฎี หมายถึง แนวความคิดหรือ
ความเชื่ อที่ เกิดขึ้นอย่างมีหลักเกณฑ์มีการ
ทดสอบและการสังเกตจนเป็นที่แน่ใจ ทฤษฎีเป็น
เซท (Set) ของมโนทัศน์ที่เชื่อมโยงซึ่งกันและกัน 
เป็นข้อสรุปอย่างกว้างที่พรรณนาและอธิบาย
พฤติกรรมการบริหารองค์กรการทางศึกษาอย่าง
เป็นระบบ ถ้าทฤษฎีได้รับการพิสูจน์บ่อยๆ ก็จะ
กลายเป็นกฎเกณฑ์ ทฤษฎีเป็นแนวความคิดที่มี

เหตุผลและสามารถน าไปประยุกต์ และปฏิบัติได้ 
ทฤษฎีมีบทบาทในการให้ค าอธิบายเกี่ยวกับ
ปรากฏทั่วไปและชี้แนะการวิจัย ได้แก่ 

ระยะที่ ๑ ระหว่าง ค.ศ. ๑๘๘๗ – 
๑๙๔๕  (ภาวิดา ธาราศรีสุทธิ, ๒๕๔๒: ๑๐) ยุค
นักทฤษฎีการบริหารสมัยดั้งเดิม (The Classical 
organization theory) แบ่งย่อยเป็นดังนี้ 

๑ .  ก ลุ่ ม ก า ร จั ด ก า ร เ ชิ ง
วิทยาศาสตร์ (Scientific Management) 
ของเฟรดเดอริก เทย์เลอร์ (Frederick Taylor) 
ความมุ่งหมายสูงสุดของแนวคิดเชิงวิทยาศาสตร์
คื อ  จั ดการบริหารธุ รกิ จหรือ โ รง งานให้ มี
ประสิทธิภาพและประสิทธิผลสูงสุด Taylor มอง
คนงานแต่ละคนเปรียบเสมือนเครื่องจักรที่
สามารถปรับปรุงเพ่ือเพ่ิมผลผลิตขององค์การได้ 
เจ้าของต ารับ “The one best way” คือ
ประสิทธิภาพของการท างานสูงสุดจะเกิดขึ้นได้
ต้องขึ้นอยู่กับสิ่งส าคัญ ๓ อย่างคือเลือกคนที่มี
ความสามารถสูงสุด (Selection)  ฝึกอบบรม
คนงานให้ถูกวิธี (Training) และหาสิ่งจูงใจให้เกิด
ก าลังใจในการท างาน (Motivation) ก็คือผลผลิต
ของยุคอุตสาหกรรมในงานวิจัยเรื่อง “Time 
and Motion Studies” เวลาและการ
เคลื่อนไหว เชื่อว่ามีวิธีการการทางวิทยาศาสตร์ที่
จะบรรลุวัตถุประสงค์เพียงวิธีเดียวที่ดีที่สุด เขา
เชื่อในวิธีแบ่งงานกันท า ผู้ปฏิบัติระดับล่างต้อง
รับผิดชอบต่อระดับบน เทย์เลอร์ เสนอระบบการ
จ้างงาน (จ่ายเงิน) บนพ้ืนฐานการสร้างแรงจูงใจ 
สรุปหลักวิทยาศาสตร์ของเทย์เลอร์สรุปง่ายๆ
ประกอบด้วย ๓ หลักการดังนี้  การแบ่งงาน 
(Division of Labors)  การควบคุมดูแลบังคับ
บัญชาตามสายงาน (Hierarchy)  และการจ่าย
ค่าจ้างเพ่ือสร้างแรงจูงใจ (Incentive payment) 

๒ .  กลุ่ มการบริหารจัดการ
(Administration Management) หรือ ทฤษฎี
บริหารองค์การอย่าง เป็นทางการ (Formal 



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๗๕ –   ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๙ 

Organization Theory ) ของ อังรีฟาโยล 
(Henri Fayol) บิดาของทฤษฎีการปฏิบัติการ
และการจัดการตามหลักบริหาร ทั้ง Fayol และ 
Taylor จะเน้นตัวบุคลปฏิบัติงานและ วิธีการ
ท างาน ได้ประสิทธิภาพและประสิทธิผลแต่ก็ไม่
มองด้าน “จิตวิทยา” (ภาวิดา ธาราศรีสุทธิ , 
๒๕๔๒: ๑๗) Fayol ได้เสนอแนวคิดในเรื่องหลัก
เกี่ยวกับการบริหารทั่วไป แต่ลักษณะที่ส าคัญมี
ดั ง นี้  ๑ )  ห ลั ก ก า ร ท า ง า น เ ฉ พ า ะ ท า ง 
(Specialization) คือการแบ่งงานให้เกิดความ
ช านาญเฉพาะทาง ๒) หลักสายบังคับบัญชา เริ่ม
จากบังคับบัญชาสูงสุดสู่ระดับต่ าสุด ๓) หลัก
เอกภาพของบังคับบัญชา (Unity of 
Command) ๔ )  ห ลั ก ข อ บ ข่ า ย ข อ ง ก า ร
ควบคุมดูแล (Span of control) ผู้ดูแลหนึ่งคน
ต่อ ๖ คนที่จะอยู่ใต้การดูแลจึงจะเหมาะสมและ
มีประสิทธิภาพที่สุด ๕) การสื่อสารแนวดิ่ ง 
(Vertical Communication) การสื่อสาร
โดยตรงจากเบื้องบนสู่เบื้องล่าง ๖) หลักการแบ่ง
ระดับการบังคับบัญชาให้น้อยที่สุด คือ ไม่ควรมี
สายบังคับบัญชายืดยาว หลายระดับมากเกินไป 
๗) หลักการแบ่งความรับผิดชอบระหว่างสาย
บังคับบัญชาและสายเสนาธิการ (Line and 
Staff Division) 

จากหลั กการบริ หารทั่ ว ไปของ 
Fayol ท าให้ต่อมา Luther Gulick ได้น ามาปรับ
ต่อยอดเป็นที่ รู้ จั กกันดี ในตั ว อักษรย่อที่ ว่ า 
“POSDCoRB” กลายเป็นคัมภีร์ของการจัด
องค์การในต้นยุคของศาสตร์การบริหารซึ่งตัวย่อ
แต่ ละตั วมี ความหมาย ได้ แก่  P–Planning 
หมายถึง การวางแผน O–Organizing หมายถึง 
การจัดองค์การ S–Staffing หมายถึง การจัดคน
เข้าท างาน D–Directing หมายถึง การสั่งการ 
Co–Coordinating หมายถึง ความร่วมมือ R–
Reporting หมายถึง การรายงาน และ B–
Budgeting หมายถึง งบประมาณ 

ทฤษฎีบริหารองค์การ ในระบบ
ราชการ (Bureaucracy)  มาจากแนวคิดของ    
แมกซ์ เวเบอร์ (Max Weber) ที่กล่าวถึง
หลักการบริหารราชการประกอบด้วย  หลักของ
ฐานอ านาจจากกฎหมาย  การแบ่งหน้าที่และ
ความรับผิดชอบ ที่ต้องยึดระเบียบกฎเกณฑ์ การ
แบ่งงานตามความช านาญการเฉพาะทาง การ
แบ่งงานไม่เกี่ยวกับผลประโยชน์ส่วนตัว มีระบบ
ความมั่นคงในอาชีพ 

จะอย่างไรก็ตามระบบราชการก็มีทั้ง
ข้อดีและข้อเสีย ซึ่งในด้านข้อเสีย คือ สายบังคับ
บัญชายืดยาวการท างานต้องอ้างอิงกฎระเบียบ 
จึ งชั กช้ า ไม่ทันการแก้ ไขปัญหาในปัจจุบัน 
เรียกว่า ระบบ “Red tape” ในด้านข้อดี คือ ยึด
ประโยชน์สาธารณะเป็นหลัก การบังคับบัญชา 
การเลื่อนขั้นต าแหน่งที่มีระบบระเบียบ แต่ใน
ปัจจุบันระบบราชการก าลังถูกแทรกแซงทาง
การเมืองและทางเศรษฐกิจ ท าให้เริ่มมีปัญหา 

ระยะที่ ๒ ระหว่าง ค.ศ. ๑๙๔๕ – 
๑๙๕๘  (ภาวิดา ธาราศรีสุทธิ, ๒๕๔๒: ๑๐) ยุค
ทฤษฎีมนุษยสัมพันธ์ (Human Relation ) 
Follette ได้น าเอาจิตวิทยามาใช้และได้เสนอ
การแก้ปัญหาความขัดแย้ง(Conflict) ไว้ ๓ 
แนวทางดังนี้ 

๑. Domination คือ ใช้อ านาจอีก
ฝ่ายสยบลง คือให้อีกฝ่ายแพ้ให้ได้ ไม่ดีนัก 

๒. Compromise คือ คนละครึ่ง
ทาง เพ่ือให้เหตุการณ์สงบโดยประนีประนอม 

๓. Integration คือ การหาแนวทาง
ที่ไม่มีใครเสียหน้า ได้ประโยชน์ทั้ง ๒ ทาง (ชนะ 
ชนะ) นอกจากนี้ Follette ให้ทัศนะน่าฟังว่า 
“การเกิดความขัดแย้งในหน่วยงานเป็นความพก
พร่องของการบริหาร” (ภาวิดา ธาราศรีสุทธิ, 
๒๕๔๒: ๒๕) 

การวิจัยหรือการทดลองฮอร์
ทอร์น(Hawthon Experiment) ที่ เมโย(Mayo) 



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๗๖ –   ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๙ 

กับคณะท าการวิ จั ย เริ่ มที่ ข้ อสมมติฐานว่ า
สิ่งแวดล้อมมีผลต่อประสิทธิภาพการท างานของ
คนงาน มีการค้นพบจากการทดลองคือมีการ
สร้างกลุ่มแบบไม่เป็นทางการในองค์การ ท าให้
เกิดแนวความคิดใหม่ที่ว่า ความสัมพันธ์ของ
มนุษย์ มีความส าคัญมาก ซึ่งผลการศึกษาทดลอง
ของเมโยและคณะ พอสรุปได้ดั งนี้  คนเป็น
สิ่งมีชีวิต จิตใจ ขวัญ ก าลังใจ และความพึงพอใจ
เป็นเรื่องส าคัญในการท างาน เงินไม่ใช่ สิ่งล่อใจที่
ส าคัญแต่เพียงอย่างเดียว รางวัลทางจิตใจมีผล
ต่อการจูงใจในการท างานไม่น้อยกว่าเงิน การ
ท างานขึ้ นอยู่ กับสภาพแวดล้อมทางสั งคม
มากกว่าสภาพแวดล้อมทางกายภาพคับที่อยู่ได้
คับใจอยู่อยาก ข้อคิดที่ส าคัญ การตอบสนองคน 
ด้านความต้องการศักดิ์ศรี การยกย่อง จะส่งผล
ต่อประสิทธิภาพและประสิทธิผลในการท างาน
จากแนวคิด “มนุษยสัมพันธ์” 

ระยะที่  ๓ ตั้ งแต่ ค.ศ. ๑๙๕๘ – 
ปัจจุบัน (ภาวิดา ธาราศรีสุทธิ, ๒๕๔๒: ๑๑) ยุค
การ ใช้ทฤษฎี ก ารบริ หาร  ( Administrative 
Theory) หรือการศึกษาเชิงพฤติกรรมศาสตร์ 
(Behavioral Science Approach) ยึดหลัก
ระบบงานร่วมกับความสัมพันธ์ของคนและ
พฤติกรรมขององค์การ ซึ่งมีแนวคิดหลักการ
ทฤษฎี ดังต่อไปนี้ 

เชสเตอร์ ไอ บาร์นาร์ด (Chester I 
Barnard ) เขียนหนังสือชื่อ The Function of 
The Executive ที่กล่าวถึงงานในหน้าที่ของ
ผู้บริหารโดยให้ความส าคัญต่อบุคคลระบบของ
ความร่วมมือองค์การ และเป้าหมายขององค์การ 
กับความต้องการของบุคคลในองค์การต้องสมดุล
กัน 

ทฤษฎีของมาสโลว์ ว่าด้วยการจัด
อันดับขั้นของความต้องการของมนุษย์ (Maslow 
– Hierarchy of needs) เป็นเรื่องแรงจูงใจแบ่ง
ความต้องการของมนุษย์ตั้งแต่ความต้องการด้าน

กายภาพ ความต้องการด้านความปลอดภัยความ
ต้องการด้านสังคม ความต้องการด้านการเคารพ 
– นับถือ และประการสุดท้าย คือ การบรรลุ
ศักยภาพของตนเอง (Self actualization) คือมี
โอกาสได้พัฒนาตนเองถึงขั้นสูงสุดจากการ
ท างาน แต่ความต้องการเหล่านั้นต้องได้รับการ
สนองตอบตามล าดับขั้น 

ทฤษฎี X ทฤษฎีYของแมคกรีกอร์
(Douglas MC Gregor Theory X,Theory Y ) 
เขาได้เสนอแนวคิดการบริหารอยู่บนพ้ืนฐานของ
ข้อสมมติฐานเกี่ยวกับธรรมชาติของมนุษย์ต่างกัน  

ทฤษฎี X (The Traditional View 
of Direction and Control) ทฤษฎีนี้เกิดข้อสม
ติฐานดังนี้ คือ คนไม่อยากท างาน และหลีกเลี่ยง
ความรับผิดชอบ คนไม่ทะเยอทะยาน และไม่คิด
ริเริ่ม ชอบให้การสั่ง คนเห็นแก่ตนเองมากกว่า
องค์การ คนมักต่อต้านการเปลี่ยนแปลง คนมักโง่ 
และหลอกง่ายผลการมองธรรมชาติของมนุษย์
เช่นนี้ การบริหารจัดการจึงเน้นการใช้เงิน วัตถุ 
เป็นเครื่องล่อใจ เน้นการควบคุม การสั่งการ เป็น
ต้น 

ทฤษฎี Y(The integration of 
Individual and Organization Goal) ทฤษฎี
ข้อนี้เกิดจากข้อสมติฐานดังนี้ คือ คนจะให้ความ
ร่วมมือ สนับสนุน รับผิดชอบ ขยัน คนไม่เกียจ
คร้านและไว้วางใจได้ คนมีความคิดริเริ่มท างาน
ถ้าได้รับการจูงใจอย่างถูกต้อง คนมักจะพัฒนา
วิธี การท างาน และพัฒนาตนเองอยู่ เสมอ 
ผู้บังคับบัญชาจะไม่ควบคุมผู้ใต้บังคับบัญชาอย่าง
เข้มงวด แต่จะส่งเสริมให้รู้จักควบคุมตนเองหรือ
ของกลุ่มมากขึ้น ต้องให้เกียรติซึ่งกันและกันจาก
ความเชื่อที่แตกต่างกัน ท าให้เกิดระบบการ
บริหารที่แตกต่างกันระหว่างระบบที่เน้นการ
ควบคุมกับระบบที่ค่อนข้างให้อิสระภาพ 

อูชิ (Ouchi ) ชาวญี่ปุ่นได้เสนอ 
ทฤษฎี Z (Z Theory) (William G. Ouchi) 



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๗๗ –   ปีที่ ๓ ฉบบัที่ ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๙ 

ศาสตราจารย์แห่งมหาวิทยาลัย UXLA (I of 
California Los Angeles) ทฤษฎีนี้รวมเอา
หลักการของทฤษฎี X , Y เข้าด้วยกัน 
แนวความคิดก็คือ องค์การต้องมีหลักเกณฑ์ที่
ควบคุมมนุษย์ แต่มนุษย์ก็รักความเป็นอิสระ 
และมีความต้องการหน้าที่ของผู้บริหารจึงต้อง
ปรับเป้าหมายขององค์การให้สอดคล้องกับ
เป้าหมายของบุคคลในองค์การ สรุปได้ว่า ทฤษฎี
เข้าด้วยกัน มีองค์ประกอบที่ส าคัญ ๔ ประการ
คือ ๑) การท าให้ปรัชญาที่ก าหนดไว้บรรลุ ๒) 
การพัฒนาผู้ใต้บังคับบัญชาให้ท างานอย่างมี
ประสิทธิภาพ ๓) การให้ความไว้วางใจแก่
ผู้ใต้บังคับบัญชา ๔) การให้ผู้ใต้บังคับบัญชามี
ส่วนร่วมในการตัดสินใจ 

 
การน าหลักทฤษฎีมาใช้ 

กา รน า หลั กทฤษฏี ใ ดม า ใ ช้ นั้ น
ผู้บริหารต้องวิเคราะห์ สภาพปัญหาของโรงเรียน
ของตนเอง ว่า ควรน าทฤษฏีใดมาใช้ในการ
แก้ปัญหาให้เหมาะสมกับสภาพของโรงเรียน การ
ใช้ SWOT วิเคราะห์สภาพภายนอกและภายใน
โรงเรียนหากรู้เขาและรู้เรา ให้รบร้อยครั้งก็ชนะ
ร้อยครั้ง” เป็นหนึ่งประเด็นกลยุทธ์ด้านการศึก
ของจีนในสมัยโบราณ กล่าวไว้ เ พ่ือแสดงถึง
การศึกษาวิเคราะห์เพ่ือให้รู้จุดอ่อน จุดแข็งของ
ตนเองและคู่แข่งขัน ที่จะน ามาซึ่งการก าหนดกล
ยุทธ์หรือแนวทางการสร้างความส าเร็จในการ
บริ ห า รด า เ นิ น ง าน  ใ ดๆ ได้ ต ามประส งค์ 
การศึกษาวิเคราะห์องค์กร หน่วยงานหรือของตัว
บุคคล เพ่ือทบทวนจุดแข็ง (Strengths) จุดอ่อน 
(Weakness) โอกาส (Opportunities) อุปสรรค 
(Threats) ในการท างานหรือเรียกสั้นๆว่า 
SWOT Analysis เป็นหนึ่งในเครื่องมือของ
การศึกษาวิเคราะห์เพ่ือน าไปสู่การแก้ไขปัญหา
ขององค์กร หน่วยงาน หรือระดับบุคคล สามารถ
น าไปใช้ประโยชน์ ในการบริหารองค์กรได้

หลากหลาย ทั้งนี้ SWOT Analysis เป็นการ
ระดมความคิดของคนที่เกี่ยวข้อง มีส่วนร่วมใน
การท างานร่วมกัน ในหลายๆ มุมมอง ที่จะช่วย
ในการก าหนดปัญหา ก าหนดวิสัยทัศน์ ประเด็น
กลยุทธ์ และวางแนวทางแก้ไขปัญหาได้อย่าง
ถูกต้อง 

การน าทฤษฏี ก ารบริ ห ารมา ใช้ 
ส าหรับผู้บริหารที่ เป็นผู้น าการเปลี่ยนแปลง
จ าเป็นต้องพัฒนาอยู่เสมอไม่หยุดนิ่ง ตามหลัก
วงจรเดมมิ่ง คือ วางแผน ปฏิบัติ ตรวจสอบ และ
พัฒนาอย่างต่อเนื่อง ไม่มีทฤษฏีใดดีที่สุด แต่ละ
ทฤษฏีเหมาะสมในแต่ละสถานการณ์ ดังที่คน
โบราณกล่าวว่าไฟไหม้ในป่า ให้ใช้กิ่งไม้สดดับไฟ 
ไฟไหม้กลางทะเลทรายให้ใช้ทรายดับไฟ ไฟไหม้
ริมแม่น้ าให้ใช้น้ าดับไฟ หรือที่นิยมพูดกันคือเอา
น้ าใกล้ดับไฟใกล้นั่นเอง 
 
 
การบูรณาการพระพุทธศาสนากับการบริหาร
การศึกษา 

ปัจจุบัน สถาบันการศึกษาต่างๆ ได้
พยายามคิดค้นแสวงหาศาสตร์ใหม่ๆ เพ่ือพัฒนา
วิชาการให้ก้าวหน้ายิ่งขึ้นที่ส าคัญได้มีนักวิชาการ
กลุ่มหนึ่งได้ให้ความสนใจที่จะย้อนกลับมาดู
คัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาโดยเฉพาะอย่างยิ่ง
พระไตรปิฎกซ่ึงเปรียบเสมือนมหานทีแห่งความรู้
ที่ ได้ซึมลึกเข้าไปสู่วิญญาณของคนเอเชียทั้ ง
ทางด้านความคิดและอุดมการณ์ของคนไทยที่ทุก
อ ย่ า ง ล้ ว น แ ล้ ว แ ต่ มี ค ว า ม ผู ก พั น กั บ
พระพุทธศาสนาเป็นอย่างมาก ซึ่งความเป็นจริง
เช่นว่านี้ไม่เว้นแม้แต่ศาสตร์ที่ว่าด้วยการเมือง 
(พระครูโสภณปริยัติสุธี, ๒๕๕๒) ดังนั้น ทฤษฎี
การเมือง หรือทฤษฎีรัฐศาสตร์ในพระไตรปิฎกจึง
เป็นนวัตกรรมของศาสตร์ร่วมสมัยซึ่งก าลังท้า
ทายนักรั ฐศาสตร์อยู่ ในขณะนี้  ในปัจจุบัน
นักวิชาการทั้งคนไทยและต่างประเทศ ได้หันมา



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๗๘ –   ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๙ 

สนใจและมีความต้องการที่จะพัฒนาศาสตร์ใน
สาขาวิชาของตนเองให้มีความเจริญก้าวหน้าและ
สามารถในอันที่จะพร้อมประยุกต์ใช้กับศาสตร์
แขนงต่างๆ จนเกือบจะเป็นสหวิทยาการไป
หมดแล้ว แม้ความรู้ดั่งเดิมของพระพุทธศาสนา
คือพระไตรปิฎกก็เป็นแหล่งความรู้ที่ รอการ
พิสูจน์และพัฒนาด้วยการประยุกต์ใช้กับศาสตร์
ต่าง ๆ เช่นกัน ในการนี้ทางมหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัยได้ก าหนดหลักสูตร
สาขาวิชาที่มีความเกี่ยวข้องกับพระไตรปิฎกถึง 
๑๔ ศาสตร์ (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, ๒๕๔๘) ดังนี้ 

๑ .  นิ เ วศวิทยาในพระไตรปิฎก 
(Ecolqgy in Tipitaka) ได้เข้าไปศึกษาค าสอนใน
พระไตรปิฎก ที่มีความเกี่ ยวข้องกับระบบ
นิเวศวิทยา โดยเน้นความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์
กับสิ่งแวดล้อม  เช่น สภาพที่อยู่อาศัย ป่าไม้ 
มลพิษ ผู้คนในสังคม ฯลฯ มนุษย์กับธรรมชาติ 
เช่น แม่น้ าล าคลอง ต้นไม้ ภูเขา ฯลฯ  แนวทาง
ในการอนุรักษ์และการแก้ปัญหาสิ่งแวดล้อมใน
บริบทต่างๆ  

๒. วิชาสาธารณสุขในพระไตรปิฎก 
(Health Care in Tipitaka) การเข้าไปศึกษาค า
สอนในพระไตรปิฎกที่เกี่ยวกับเรื่องโรคภัยไข้เจ็บ 
ยา อาหาร การบริโภคปัจจัย  ๔ การบริหาร
ร่างกายให้มีความแข็งแรงมีสุขอนามัยดีอยู่เสมอ 
การรักษาพยาบาล การพักผ่อน และจริยธรรม
ของผู้รักษาพยาบาล เป็นต้น 

๓. วิชานิเทศศาสตร์ในพระไตรปิฎก 
(Communication in Tipitaka) การเข้าไป
ศึกษาค าสอนในพระไตรปิฎกที่เกี่ยวกับหลักการ 
รูปแบบที่ใช้วิธีการสื่อค าสอนของพระพุทธเจ้า
และจริยธรรมกับการสื่อสารอันเป็นสิ่งที่ส าคัญ
ส าหรับวิชาชีพ 

๔. พระพุทธศาสนากับการสังคม
สงเคราะห์ (Buddhism  and  Social  Works)  

การเข้าไปศึกษาถึงความหมายขอบข่ายของ
สังคมสงเคราะห์ หลักการ รูปแบบ และวิธีการ
สังคมสงเคราะห์ในพระไตรปิฎก โดยเน้นพระ
จริยาวัตรของพระพุทธเจ้าตามแนวโลกัตถจริยา
และบทบาทของพระสงฆ์ในการสังคมสงเคราะห์
ทั้งในอดีตและปัจจุบันเพ่ือให้เป็นแบบแผนให้กับ
สังคมชุมชนที่ต้องการรูปแบบการสงเคราะห์แนว
พุทธไปใช้ให้เกิดประสิทธิภาพและประสิทธิผล
สูงสุด 

๕. ศึกษาศาสตร์ในพระไตรปิฎก 
(Education in Tipitaka) เป็นการเข้าไปศึกษา
ค าสอนในพระไตรปิฎกที่เกี่ยวกับการศึกษาโดย
เน้นเป้าหมายของการศึกษาตามไตรสิกขา อัน
ป ร ะ ก อ บ ไ ป ด้ ว ย ศี ล -ส ม า ธิ -ปั ญ ญ า  ซึ่ ง
กระบวนการจัดการศึกษาตามแบบกัลยาณมิตร
แ ล ะ แ บ บ โ ย นิ โ ส ม น สิ ก า ร  วิ ธี ส อ น ข อ ง
พระพุทธเจ้าผู้ซึ่งเป็นพระบรมครูเอกของโลก  
คุณธรรมและจริยธรรมของความเป็นครู 

๖ .  จิ ต วิ ท ย า ใ น พ ร ะ ไ ต ร ปิ ฎ ก 
(Psychology in Tipitaka)เข้าไปศึกษาค าสอน
เรื่องจิตและเจตสิกในพระไตรปิฎกเปรียบเทียบ
กับทฤษฎีจิตวิทยาตะวันตกปัจจุบัน พฤติกรรม
ของมนุษย์ตามแนวจริต ๖ การฝึกจิตด้วยสมถะ
และวิปัสสนา 

๗.  อักษรจารึ ก ในพระไตรปิฎก 
(Tipitaka  Scripts)  ศึกษาอักษรต่างๆ ที่ใช้ใน
การจารึกพระไตรปิฎก คือ อักษรเทวนาครี 
สิงหล ขอม พม่า มอญ อักษรธรรมล้านนา อีสาน 
และโรมัน 

๘.  สั งคมวิทยาในพระไตรปิฎก 
(Sociology in Tipitaka) ศึกษาวิเคราะห์
แนวความคิดและทฤษฎีหลักทางสังคมวิทยาที่
ปรากฏในพระไตรปิฎก เปรียบเทียบคุณค่าและ
ความส าคัญของสังคมวิทยาตามแนวพุทธศาสตร์
กับสังคมวิทยาทั่วไป 



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๗๙ –   ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๙ 

๙. เศรษฐศาสตร์ในพระไตรปิฎก 
(Economics in Tipitaka) ศึกษาวิเคระห์แนว
และทฤษฎีหลักทางเศรษฐศาสตร์ที่ปรากฏใน
พระไตรปิฎก จริยธรรมของผู้ผลิตและผู้บริโภค 
เปรียบเทียบเศรษฐศาสตร์ตามพุทธศาสตร์กับ
เศรษฐศาสตร์ทั่วไป 

๑๐. พุทธประวัติในพระไตรปิฎก 
(Life of Buddha in Tipitaka) ศึกษาและ
วิเคราะห์พุทธประวัติและพุทธจริยาวัตรที่ปรากฏ
ในพระไตรปิฎกโดยอาศัยอรรถกถาและฎีกา
ประกอบ 

๑๑.  การอ่านพระไตรปิฎกภาค
ภาษาอังกฤษ (Reading Tipitaka in English) 
ศึกษาการอ่านบทคัดเลือกจากพระวินัยปิฎก 
พระสุตตันตปิฎกและพระอภิธรรมปิฎก ในภาค
ของภาษาอังกฤษ 

๑ ๒ .  ท ฤ ษ ฎี สั ง ค ม วิ ท ย า แ ล ะ
ม า นุ ษ ย วิ ท ย า ใ น พ ร ะ ไ ต ร ปิ ฎ ก  ( Socio-
Anthropological Theory in Tipitaka) ศึกษา
ถึงแนวความคิดและทฤษฎีทางด้านสังคมวิทยา
และมานุษยวิทยา เช่น ทฤษฎีวิวัฒนาการ ทฤษฎี
อั น ต รสั ม พั น ธ์ ที่ ป ร า ก ฏ ใ น พร ะ ไ ต ร ปิ ฎ ก 
มีอัคคัญญสูตร จักกวัตติสูตร และสิงคาลสูตร 
โดยเปรียบเทียบคุณค่าและความส าคัญของ
สั ง ค ม วิ ท ย า แ ล ะ ม า นุ ษ ย วิ ท ย า ต า ม แ น ว
พระพุทธศาสนากับสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา
ทั่วไป 

๑๓. หลักการสังคมสงเคราะห์ใน
พระไตรปิฎก (Principles of Social Works in  
Tipitaka) ศึกษาถึงแนวความคิด หลักการ ตลอด
ถึงเป้าหมายของการสังคมสงเคราะห์ตามหลัก
พระพุทธศาสนาที่ปรากฏในพระไตรปิฎก เช่น 
จริยา ๓ สังคหวัตถุ ๔ ฆราวาสธรรม ๔ ทิศ ๖ 
เป็นต้น 

๑๔.  รั ฐศาสตร์ ในพระไตรปิฎก 
(Political  Science  in Tipitaka) ศึกษา

วิเคราะห์แนวคิดและทฤษฎีหลักทางรัฐศาสตร์ที่
ปรากฏในพระไตรปิฎก หลักธรรมของผู้บริหาร 
เปรียบเทียบรัฐศาสตร์ตามแนวพุทธศาสตร์กับ
รัฐศาสตร์ทั่วไป 

แม้ ว่ าพระไตรปิฎกจะถู กน ามา
ประยุกต์กับศาสตร์ต่างๆ อย่างกว้างขวางถึง ๑๔ 
สาขาวิชา และในอนาคตจะมีศาสตร์ต่างๆ เข้ามา
ศึกษาพัฒนาร่วมอีก เช่น นิติศาสตร์  รัฐ
ประศาสนศาสตร์ประวัติศาสตร์ เป็นต้น ทั้งนี้ก็
เพ่ือพัฒนาให้ทันต่อความต้องการของสังคมอย่าง
แท้จริง และศาสตร์เหล่านี้เองก็ต้องรอการพิสูจน์
อยู่อย่างมากพร้อมทั้งรอรับการท้าทายจาก
นักวิชาการรุ่นต่อไปให้เข้ามาศึกษาและจัดระบบ
อย่างถูกต้องเป็นกระบวนการต่อไป 
 
บทสรุป 

การศึกษาแบบบูรณาการ หรือ  สห
วิทยาการโดยเน้นพระไตรปิฎกเป็นศูนย์กลางนั้น
ท า ใ ห้ พ ร ะ ไต รปิ ฎ ก ห รื อ  ค า สั่ ง ส อนข อ ง
พระ พุทธศาสนาได้ พัฒนาก้ า วหน้ า ไป อีก 
นอกจากนั้นยังได้เพ่ิมความสนใจให้กับคนนอก
วงการพุทธศาสนามากยิ่งขึ้นอีกด้วย โดยเฉพาะ
อย่างยิ่ง กลุ่มนักวิชาการโดยการสนับสนุนของ
ส านักงานคณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติได้
ด าเนินการศึกษาวิชาการตามแนวพุทธศาสตร์
โดยได้ศึกษาความเป็นไปได้และการเปรียบเทียบ
กับวิชาการทางสังคมศาสตร์ ๕ สาขากล่าวคือ 
ศึกษาศาสตร์ตามแนวพุทธศาสตร์ จิตวิทยาตาม
แนวพุทธศาสตร์ สังคมวิทยาตามแนวพุทธ
ศาสตร์ เศรษฐศาสตร์ตามแนวพุทธศาสตร์ และ
รัฐศาสตร์ตามแนวพุทธศาสตร์ ผลของความ
พยายามได้ปรากฏออกมาในรูปเอกสารตีพิมพ์
ตามชื่ อของวิ ชาการทั้ ง  ๕  สาขา เหล่ านั้ น
โดยสังเขป ต่อมาวิชาเหล่านี้ได้ปรากฏอยู่ใน
หลักสูตรการศึกษาของสถาบันอุดมศึกษาหลาย
แห่ง พร้อมกับได้มีการค้นคว้าเนื้อหาเพ่ิมเติม



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๘๐ –   ปีที่ ๓ ฉบบัที่ ๓ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๙ 

เ พ่ือให้วิชาการเหล่ านี้ มีความสมบูรณ์และ
น่าสนใจมากยิ่งขึ้น (จ านงค์ อดิวัฒนสิทธิ์ , 
๒๕๔๘: ๑) 

เมื่ อมีการประยุกต์ศาสตร์  หรื อ
การบูรณาการศาสตร์ทั้งหลายเข้ากับแนวพุทธ
ศาสตร์แล้วย่อมส่งผลถึงการพัฒนาสาขาวิชาการ
นั้นๆ ให้เข้าไปสู่มิติทางการศึกษาค้นคว้าต่อไป
อีก โดยเฉพาะอย่างยิ่งที่มีความพยายามใน

การบูรณาการพุทธศาสตร์กับรัฐศาสตร์ เข้า
ด้วยกันแล้วก็ยิ่งจุดประกายให้นักการศาสนาและ
นักวิชาการเข้ามาศึกษาเพ่ือเปรียบเทียบมาก
ยิ่งขึ้น ความจ าเป็นในการศึกษาในแนวบูรณาการ
นี้ไม่ไช่ว่าจะมีเฉพาะปัจจุบัน คาดว่าในอนาคตจะ
มี ก า ร บู ร ณ า ก า ร ก า ร บ ริ ห า ร ก า ร ศึ ก ษ า
พระพุทธศาสนาเข้ากับศาสตร์ทุกแขนงเลย
ทีเดยีว แม้แต่วิทยาศาสตร์ก็ไม่เว้น 

 
 

บรรณานุกรม 
จ านงค์  อดิวัฒนสิทธิ์ .  สังคมวิทยาตามแนวพุทธศาสตร์ .  พิมพ์ครั้ งที่   ๒ .  กรุ ง เทพฯ : 

มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์, ๒๕๔๘. 
พระครูโสภณปริยัติสุธี. รัฐศาสตร์ในพระไตรปิฎก. กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย, ๒๕๕๒. 
ภาวิดา ธาราศรีสุทธิ, และวิบูลย์ โตวณะบุตร. หลักและทฤษฎีการบริหารการศึกษา. กรุงเทพฯ : 

มหาวิทยาลัยรามค าแหง, ๒๕๔๒. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. หลักสูตรพุทธศาสตรบัณฑิต พ.ศ. ๒๕๔๒. กรุงเทพฯ : 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๘. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


