
 วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ    - ๘๖ –  ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๙ 

มานพ ภาษิตวิไลธรรม. กำรศึกษำกับสังคม. สกลนคร: วิทยาลัยครูสกลนคร, ๒๕๒๕. 
ยนต์ ชุ่มจิต. กำรศึกษำและควำมเป็นครูไทย. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์, ๒๕๔๔. 
วิทยากร เชียงกูล. ปฏิวัติภูมิปัญญำใหม่ต้ำนภัยวิกฤติ IMF. กรุงเทพฯ: มิ่งมิตร, ๒๕๔๑. 
สมคิด  จาตุศรีพิทักษ์. บทควำมประกอบกำรชุมเชิงปฏิบัติกำรเพื่อพัฒนำผู้น ำกำรบริหำรกำร

เปลี่ยนแปลง. กรุงเทพฯ: ส านักงานกรรมการพัฒนาระบบราชการ, ๒๕๔๗. 
กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม. ธรรมศึกษำชั้นตรี ฉบับปรับปรุงใหม่ที่ประกำศใช้ปัจจุบัน. 

กรุงเทพฯ : ชุมนุมสหกรณ์การเกษตรแห่งประเทศไทย, ๒๕๕๐.  
ส านักงานสภาการศึกษา. มำตรฐำนกำรศึกษำ. กรุงเทพฯ : สหายบล็อกการพิมพ์, ๒๕๔๗. 
ส านักพิมพ์เลี่ยงเชียง. ติวเข้มเตรียมสอบธรรมศึกษำชั้นเอกรวมทุกวิชำ. กรุงเทพฯ: เลี่ยงเชียง, ๒๕๕๐. 
เสนาะ  ติเยาว์. กำรบริหำรกลยุทธ์. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, ๒๕๔๖. 
เอกวิทย์ ณ ถลาง. ควำมเข้ำใจในสำระและธรรมชำติของกำรศึกษำ.  “ในชุมนุมบทความทาง

วิชาการถวายพระเจ้าวรวงศ์เธอกรมหมื่นนราธิปประพงศ์พันธ์. กรุงเทพฯ: ไทยวัฒนาพาณิชย์, 
๒๕๑๔. 

Carter V. Good, Dictionary of Education, New york : McGraw-Hill Book Company, 1973. 
Wheelen, Thomas L. and David J. Hunger, Strategic Management and Business Policy, 

8th ed.  New Jersey: Prentice – Hall, 2002.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ    - ๘๗ –  ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๙ 

กำรพัฒนำวัดเป็นแหล่งเรียนรู้วัฒนธรรมที่ยั่งยืน 
Temple Development to Sustainable Cultural Learning Center 

 
พระครูโอภาสกิตติวัฒน์ (ทีปธมฺโม) ๑ 

ระวิง เรืองสังข์๒ 
 

บทคัดย่อ 
วัดเป็นแหล่งที่รวบรวมงานศิลปวิทยาการและความรู้มากมายหลายสาขา ตลอดจนเป็น

แหล่งรวมของศิลปกรรมที่มีค่า เช่น โบราณสถาน โบราณวัตถ ุและจิตรกรรมฝาผนัง ซึ่งงานศิลปกรรม
ต่างๆ เหล่านี้นับเป็นมรดกทางวัฒนธรรมอันล้าค่าและเป็นเสมือนเอกลักษณ์ของ ความเป็นชาติไทย 
ปัจจุบันวัดยังมีบทบาทเพ่ิมมากขึ้นกว่าเดิมคือ การเป็นแหล่งท่องเที่ยวประเภทศาสนสถานที่ส าคัญ 
เพราะภายในวัดเป็นแหล่งศูนย์รวมของศิลปวัฒนธรรมที่สะท้อนให้เห็นอารยธรรมและ ความเจริญ
ของชาติอันเป็นแหล่งรวม ที่สามารถศึกษาย้อนกลับได้ในด้านประวัติศาสตร์ โบราณคดี วัฒนธรรม 
ศิลปกรรม สถาปัตยกรรมรวมทั้งการเชื่อมโยงความเป็นมาของวัฒนธรรม กับชุมชนและการตั้งถิ่นฐาน
ของชุมชน นอกจากนี้วัดยังเป็นทรัพยากรการท่องเที่ยวที่ประกอบด้วย สภาพแวดล้อมทางธรรมชาติที่
สวยงาม สงบ สันโดษตามหลักพระพุทธศาสนา ซึ่งจะก่อให้เกิดการเรียนรู้วัฒนธรรมที่ยั่งยืน 

 
ค ำส ำคัญ : วัด, แหล่งเรียนรู,้ วัฒนธรรม. 
 

Abstract 
Temples are the collective places of arts and fields of knowledge. in many. 

Historic monuments, objects and murals in the temples are precious heritage and 
the national identity. Nowadays, temples are used as religious tourism because the 
temples are the centers of national culture and civilization. The temples reflect 
history, archeology, culture, arts, architecture, and the relation between culture and 
community and their settlements. Furthermore, the temples are composed of 
beautiful and peaceful natural environment suitable for religious tourism in 
sustainable cultural learning.  

 
Keywords: Temple, Learning Center, Culture 
 
 

                                         

๑หลักสตูรพุทธศาสตรดุษฎีบณัฑิต มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
๒คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (billionwings@hotmail.com) 



 วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ    - ๘๘ –  ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๙ 

บทน ำ 
วัดเป็นแหล่งเรียนรู้ศาสตร์ที่เกี่ยวกับ

การด าเนินชีวิต การพัฒนาตน สังคม การเมือง
และการศึ กษาตลอดถึ งหลั กค า สอนทา ง
พระพุทธศาสนาอย่างลึกซึ้ง เพ่ือน าความรู้จาก
วัดไปบูรณาการกับศาสตร์ทางตะวันตกและ
ตะวันออกในการพัฒนาตน ชุมชนสังคม และ
ประเทศชาติ เมื่อศึกษาความเป็นมาของวัดใน
สมัยพุทธกาลพบว่า สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า
ตรัสบอกการใช้สอยเสนาสนะอันสงัด อันได้แก่ 
ป่า โคนไม้ หรือเรือนว่าง มีซอกเขา ถ้ า ในภูเขา 
ป่าช้า ป่าละเมาะ ที่โล่งแจ้ง ลอมฟางที่สงัดมี
เสียงน้อย มีเสียงอึกทึกน้อย ไม่มีคนสัญจรไปมา 
ไม่มีคนพลุกพล่าน ว่า เหมาะเป็นที่หลีกเร้น เป็น
สถานที่ปฏิบัติธรรม และมีปรากฏว่า “ในพรรษา
ที่ ๓ ขณะประทับจ าพรรษา ณ เวฬุวันวิหาร กรุง
ราชคฤห์ เศรษฐีกรุงราชคฤห์ได้เลื่อมใสศรัทธาใน
ภิกษุผู้สมบูรณ์ด้วยอิริยาบถ จึงได้ทูลขออนุญาต
สร้างเสนาสนะถวาย จึงทรงอนุญาตเสนาสนะ ๕ 
ชนิด ได้แก่ วิหาร เรือนมุงแถบเดียว เรือนชั้น 
เรือนโล้นและถ้ าที่สร้างขึ้น ทรงอนุโมทนาด้วย
พระคาถาเหล่านี้ว่า “วิหารย่อมป้องกันความ
หนาวร้อนและสัตว์ร้าย นอกจากนั้น ยังป้องกันงู 
ยุงและฝนในคราวหนาวเย็น นอกจากนั้นยัง 
ป้องกันลมและแดดอันร้อนจัดที่เกิดข้ึน การถวาย
วิหารแก่สงฆ์ เพ่ือหลีกเร้นอยู่ เพ่ือความสุขเพ่ือ
เพ่งพินิจ และเพ่ือเห็นแจ้ง พระพุทธเจ้าทังหลาย 
ทรงสรรเสริญว่าเป็นทานอันเลิศ” (วิ.จู. (ไทย) 
๗/๒๙๔/๘๙-๙๒., ดูรายละเอียดใน สุรีย์ มีผลกิจ
และ วิเชียร มีผลกิจ, ๒๕๔๕: ๔๑-๔๒) 

จากพุทธพจน์ของพระพุทธ เจ้ า
ดังกล่าว สะท้อนให้เห็นว่า วัด คือสถานที่อยู่ของ
พระภิกษุสามเณร เป็นศาสนสถานที่ช่วยขัดเกล้า
จิตใจประชาชน เป็นสถานที่วัดจิตใจและความดี
งามของบุคคล เป็นสถานที่แสดงถึงความเป็น
เอกลักษณ์ทางพระพุทธศาสนาและวัฒนธรรม 

ซึ่ง สิริวัฒน์  ค าวันสา (๒๕๔๔) กล่าวว่า วัดเป็น
สถานที่บ าเพ็ญกุศลและจัดกิจกรรมต่างๆ ได้แก่ 
การให้ทาน รักษาศีล ฟังธรรม สวดมนต์ไหว้พระ 
และกิจกรรมทางศาสนา เป็นการแสดงออก
ทางด้านขนบธรรมเนียมและประเพณีต่างๆ ซึ่ง
เ กี่ ย ว กั บ พ ร ะ พุ ท ธ ศ า ส น า  เ ป็ น ศู น ย์
ศิลปวัฒนธรรมท าหน้าที่ทั้งผู้ผลิต ผู้อนุรักษ์ และ
ผู้สอนศิลปะแก่ประชาชน เป็นที่ปรึกษาด้านการ
ครองตน อาชีพ ปัญหาชี วิ ต  ปัญหาสั งคม 
แม้ ก ระทั่ ง ปัญหาครอบครั ว  เป็ นสถานที่
สงเคราะห์ผู้ยากไร้ เช่น น้ าท่วม ไฟไหม้ สงคราม 
เป็นต้น  

นอกจากนั้นวัดยังเป็นสถานพยาบาล 
ที่พักคนเดินทาง สโมสรให้ชาวบ้านได้พบปะกัน 
สถานบันเทิง จัดงานเทศกาลต่างๆ เป็นที่ไกล่
เกลี่ยข้อพิพาทของชาวบ้าน เป็นคลังพัสดุ เช่น 
ถ้วยชาม โต๊ะ เก้าอ้ี ให้ชาวบ้านยืมเมื่อมีงาน เป็น
ศูนย์การปกครองท้องถิ่น ก านัน ผู้ใหญ่บ้าน และ
ประชาชน ข้าราชการใช้เป็นสถานที่ประชุม  เป็น
สถานศึกษาของชุมชน พระภิกษุ  สามเณร 
ลูกหลานของชาวบ้านได้เล่าเรียน เช่น โรงเรียน
พุทธศาสนาวันอาทิตย์ ธรรมศึกษา เป็นห้องสมุด
ประชาชน และเป็นสถานที่ ท่อง เที่ ยวทาง
วัฒนธรรม ฯลฯ ซึ่งหากกล่าวถึงวัดในมิติของการ
ท่องเที่ยวพบว่า วัดในประเทศไทยตามมุมมอง
ของนักท่องเที่ยวชาวต่างประเทศโดยส่วนใหญ่
จะมองว่าเป็นสถานที่ เป็นแหล่งท่องเที่ยวที่
สวยงาม มีขนบธรรมเนียม วัฒนธรรม ประเพณี
ที่ดีงาม  

จากแนวคิดดังกล่าววัดเป็นดินแดน
แห่งพระพุทธศาสนา ที่นักท่องเที่ยวส่วนหนึ่งได้
ให้ความสนใจและต้องการที่จะศึกษาปฏิบัติตาม
แนวทางพระพุทธศาสนาหรือตามวิถีชีวิตแบบ
ชาวบ้าน จึงท าให้วัดกลายเป็นแหล่งเรียนรู้
วัฒนธรรมที่ยั่งยืนของสังคมไทย 
 



 วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ    - ๘๙ –  ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๙ 

วัดเป็นแหล่งศำสตร์แห่งองค์ควำมรู้ที่มีคุณค่ำ 
วัดเป็นแหล่งศาสตร์แห่งองค์ความรู้ที่

มีคุณค่าให้แก่สังคมไทยและเป็นประเทศชาติ 
ดังนี้ 

๑. สภาพของวัดที่มีสถูปเจดีย์ วิหาร 
อุ โบสถ องค์พระพุทธรูปและสิ่ งต่ างๆ อัน
ประกอบรวมกันเป็นวัด อยู่ในสภาพที่เหมาะสม 
วัดที่มีบริเวณสะอาดสะอ้าน ตัวอาคารสง่างามไม่
อยู่ในสภาพที่ช ารุดทรุดโทรม พระสงฆ์ปฏิบัติตน
สมควรแก่กิจของสงฆ์ส ารวม  และสามารถให้
ความรู้ที่ถูกต้องเหมาะสม แก่ผู้ไปเยือนฯลฯ สิ่ง
เหล่านี้เป็นสิ่งที่วัดให้และสร้างความประทับใจแก่
นักท่องเที่ยวได้โดยปกติวิสัย 

๒. วัดเป็นที่รวบรวมศิลปกรรมอัน
เป็นผลงานของช่างสกุลต่างๆ เป็นผลงานที่ได้รับ
การ สร้างสรรค์ขึ้นมาด้วยจิตใจศรัทธา จึงมักเป็น
ศิลปกรรมชั้นยอด วัดจึง เป็นแหล่ งที่ จะให้
นักเรียน นักศึกษา และคนทั่วไปได้เข้าไปศึกษา
หาความรู้ และชื่นชมผลงาน อันเป็นภูมิปัญญา
ของบรรพบุรุษ  และยังมีบทบาทส าคัญในการ
เป็นศูนย์กลางรวบรวม  เก็บรักษา  และดูแล
ศิลปวัตถุเหล่านั้น ให้อยู่ในสภาพที่ดี  ศิลปวัตถุ
เหล่านั้น  มิได้เป็นแต่เพียงวัตถุเก่าแก่ที่งดงาม
ด้วยศิลปะเท่านั้น แต่ยังมีคุณค่าของความเป็น
อัจฉริยะของบรรพบุรุษ  ที่สะท้อนให้เห็นได้เป็น
รูปธรรม  ในรูปของศิลปกรรมแบบต่างๆ อัน
เปรียบเหมือนสะพานเชื่อมสายใยของอดีตกับ
ปัจจุบันไม่ให้ขาดออกจากกัน 

๓. การที่วัดเป็นสถานที่ๆ มีบริเวณมี
อาคารสถานที่กว้างขวาง มีข้าวของเครื่องใช้
มากมาย วัดจึงอยู่ในฐานะที่จะเป็นที่พ่ึงพิงแก่
นักท่องเที่ยวบางกลุ่มได้  โดยเฉพาะคนที่มีรายได้
น้อยให้ได้มีโอกาสเดินทางท่องเที่ยวได้มากขึ้น 
นับเป็นหนทางหนึ่งที่จะช่วยเสริมสร้างคุณภาพ
ชีวิตให้แก่ประชาชนที่ด้อยโอกาสทางเศรษฐกิจ  
ให้สามารถเดินทางท่องเที่ยว เปิดหูเปิดตามาก

ขึ้น  ในอดีตนั้น  กิจการที่พักแรมก็ถือก าเนิดมา
จากการที่ศาสนสถานให้ที่พักแก่ผู้ เดินทางไป
จาริกบุญ  มีหลักฐานปรากฏว่าในเส้นทางที่มี
นักท่องเที่ยวเดินทางไปแสวงบุญในประเทศ
อินเดีย  หรือในบริ เวณที่ตกอยู่ภายใต้การ
ปกครองของอาณาจักรโรมัน  วัดหรือโบสถ์มี
บทบาทในการให้ทีพักแก่ศาสนิกชนบางแห่ง ก็
เปิดให้พักฟรี  บางแห่งก็เรียกเก็บเงินเพ่ือเอาไป
บ ารุงวัดซึ่งถือได้ว่านั่นคือต้นก าเนิดของการ
ประกอบกิจการที่พักแรม นอกจากนั้นวัดเป็น
แหล่งศิลปวัฒนธรรมที่มีคุณค่าอย่างยิ่ง  (ชยา
ภรณ ชื่นรุงโรจน, ๒๕๓๕ : ๔๔) 

 
แนวคิดเกี่ยวกับศิลปวัฒนธรรมในกำรเรียนรู้ที่วัด 

การเรียนที่วัดเกี่ยวกับพุทธศิลปวัตถุ
ต่างๆ เช่น โบสถ์ วิหาร ศาลาการเปรียญ สถูป
เจดีย์ ปราสาทหรือพระปรางค์ในประเทศไทยทั้ง
ในอดีตและปัจจุบันนั้นล้วนมีความเกี่ยวเนื่องกับ
ศาสนา ทั้งศาสนาพุทธและศาสนาพราหมณ์ ซึ่งมี
แหล่งก าเนิดมาจากอินเดียแทบทั้งสิ้น ซึ่งอาจ
กล่าวได้ว่าอิทธิพลของการสร้างสถาปัตยกรรมใน
อินเดียมีบทบาทต่อการสร้างสถาปัตยกรรมไทย
ดังที่ปรากฎอยู่ทั่วไป นับตั้งแต่พระพุทธศาสนา
เริ่ ม เข้ าสู่ ป ระ เทศไทย  ซึ่ งพระธรรมปิฎก 
(ประยุทธ์ ปยุตฺโต) (๒๕๔๐: ๑๔๒ – ๑๔๓) 
กล่าวไว้ในหนังสือ พระพุทธศาสนาในเอเชีย โดย
สรุปได้ดังนี้ 

พระพุทธศาสนาเข้ามาสู่ประเทศไทย
หลายครั้ง และแต่ละครั้งมีความแตกต่างกันทั้ง
ในด้านค าสอนและผลของการเข้ามาเผยแผ่ โดย
สามารถแบ่งยุคการเรียนรู้ออกได้เป็น ๔ ยุค 
ได้แก่ 

๑. การเรียนรู้ยุคเถรวาทแบบสมัย
อโศก 

เมื่อพระพุทธเจ้าปรินิพพานได้ ๒๑๘ 
ปี พระเจ้าอโศกมหาราช ทรงอุปถัมภ์การ



 วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ    - ๙๐ –  ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๙ 

สังคายนาครั้งที่ ๓ ณ พระนครปาฏลีบุตร 
หลังจากเสร็จสิ้นการสังคายนาแล้ว ได้ทรงส่ง
พระสงฆ์ไปประกาศพระพุทธศาสนาในดินแดน
ต่างๆ ร่วม ๙ สาย ในจ านวนนั้น พระโสณะและ
พระอุตตระเป็นสายหนึ่งที่ได้น าพระพุทธศาสนา
ไปประดิษฐานในอาณาจักรสุวรรณภูมิ ในยุคนี้
นอกจากจะใช้สื่อบุคคลซึ่งเป็นสื่อที่ส าคัญตลอด
มาแล้ว ยังมีสื่อทางศิลปะที่ยิ่งใหญ่ตามมาอีกด้วย 
เช่นพระปฐมเจดีย์ เป็นต้น อย่างที่นายธรรมทาส 
พานิชกล่าวไว้ว่า “บรรดาพระบรมธาตุทั่วแดน
เอเซียตะวันออกเฉียงใต้ล้ วนสร้ างตามคติ
เดียวกัน คือสร้างเพ่ือบรรจุอัฐิธาตุของ
พระมหากษัตริย์ผู้ทรงธรรมและทรงประดิษฐาน
นิพพานธรรมลงไว้เป็นปึกแผ่นในนครนั้นๆ ยอด
พระบรมธาตุประดิษฐานบนบัวรอง คือพระ
นิพพานเป็นธรรมอันเป็นยอดแห่งธรรม พระบรม
ธาตุที่มียอดบริวารสี่ยอด หมายถึงอริยสัจสี่แต่คน
สมัยหลังไม่รู้ว่าพระบรมธาตุเลยเรียกว่าปรางค์
ขอมไปตามร่องรอยในต านานและทางโบราณคดี
ปรากฏในสมัยกรุงพนมนั้น พุทธศาสนาแบบเถร
วาทอันบริสุทธิ์รุ่งเรืองไปทั่วตลอดลุ่มแม่น้ าโขง 
ลุ่มแม่น้ าเจ้าพระยาและลุ่มแม่น้ าตาปี 

ยุคเถรวาทแบบสมัยอโศกนี้ตรงกับ
สมัยทวาราวดี (ระหว่าง พ.ศ. ๓๕๐-๑๒๐๐) 
พุทธศิลป์ในยุคนี้ที่เป็นสถูปหรือเจดีย์ปรากฏใน
ภ า ค ก ล า ง  ภ า ค ต ะ วั น อ อ ก  แ ล ะ ภ า ค
ตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศ  โดยการ
เรียนรู้ในสมัยทวาราวดี แบ่งออกเป็น ๓ ยุค ดังนี้ 

๑) การเรียนรู้ทวาราวดีตอนต้น ส่วน
ใหญ่สร้างด้วยหินขนาดใหญ่ มีลักษณะคล้าย
พุทธรูปในสมัยคุปตะของอินเดีย แต่การสร้างยัง
ไม่ประณีตท าให้พระพุทธรูปในยุคนี้ดูค่อนข้าง
กระด้าง 

๒) การเรียนรู้ทวาราวดีตอนกลาง 
การสร้างมีความประณีตกว่าตอนต้นมาก พระ
พักตร์มีลักษณะแบนกว้างและสั้น เคร่งขรึม พระ

โอษฐ์กว้างและพระเนตรโปน มีทั้งที่สร้างด้วยหิน
แข็งที่ขนาดใหญ่โต แบบลอยองค์และจ าหลักนูน
กับที่สร้างด้วยส าริดซึ่งมีขนาดเล็กประมาณครึ่ง
ฟุต 

๓) การเรียนรู้ทวาราวดีตอนปลาย 
เป็นลักษณะผสมผสานกันระหว่างศิลปะศรีวิชัย
และอู่ทองพบที่ จังหวัดล าพูนและเชียงใหม่
พระพุทธรูปในสมัยนี้ได้สร้างปางต่าง ๆ ดังได้
กล่าวไว้แล้วในเรื่องของพุทธศิลป์ในประเทศไทย 

จากแนวคิดดั งกล่ าว  พบว่ า  จุ ด
เริ่มแรกของศิลปวัฒนธรรมที่งดงามนั้นได้รับ
อิท ธิ พลมาจ ากศิ ล ปะสมั ยพร ะ เ จ้ า อ โ ศก
โดยเฉพาะสถูป หรือเจดีย์ และพุทธรูป ชาวพุทธ
ได้เรียนรู้ศิลปะที่งดงามและเจริญศรัทธาใน
พระพุทธศาสนาอย่างลึกซึ้งด้วยอิทธิพลของ
ศิลปวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนานั้นเอง 

๒. การเรียนรู้ยุคมหายาน 
เมื่อพุทธศักราช ๖๒๐ พระเจ้ากนิษ

กะมหาราช ทรงอุปถัมภ์การท าสังคายนาครั้งที่ 
๔ ของฝ่ายมหายาน ณ เมืองชลันธร เมื่อเสร็จสิ้น
การท าสังคายนาแล้วทรงส่งสมณทูตออกไป
ประกาศพระพุทธศาสนาในเอเซียกลาง พระเจ้า
มิ่งตี้ทรงน าพระพุทธศาสนาเข้าไปเผยแผ่ใน
ประเทศจีน และต่อมาได้ส่งทูตสันถวไมตรีไปยัง
ขุนหลวงเม้ากษัตริย์ไทยผู้ครองอาณาจักรอ้าย
ลาว คณะทูตได้น าพระพุทธศาสนาเข้ามาด้วย 
ท าให้หัวเมืองทั้ งหมดเหล่านั้ นหันมานับถือ
พระพุทธศาสนาเป็นครั้งแรกต่อมาพุทธศักราช 
๑๓๐๐ กษัตริย์แห่งศรีวิชัยในเกาะสุมาตรา ซึ่ง
ทรงนับถือพระพุทธศาสนามหายานได้เผยแผ่
อาณาเขตเข้ามาถึงจังหวัดสุราษฏร์ธานีจึงท าให้
พระพุทธศาสนามหายานเผยแพร่เข้ามาทาง
ภาคใต้ของประเทศไทย ในยุคดังกล่าวนี้จึงเกิด
สื่อทางศิลปะแบบมหายาน เช่น เจดีย์พระ
มหาธาตุนครศรีธรรมราชและรูปปั้นพระโพธิสัตว์
อวโลกิเตศวรเป็นต้น เป็นจ านวนมากภาษา



 วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ    - ๙๑ –  ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๙ 

สันสกฤตจึงเข้ามาอิทธิพลในภาษาและวรรณคดี
ไทยตั้งแต่นั้นเป็นต้นมา (พระธรรมปิฎก 
(ประยุทธ์ ปยุตฺโต), ๒๕๔๐: ๑๔๓ – ๑๔๕) 

จ า ก ก า ร ศึ ก ษ า แ ล ะ เ รี ย น รู้
พระพุทธศาสนาในยุคนี้ ตรงกับยุคศรี วิ ชั ย 
(ระหว่าง พ.ศ.๑๒๐๐ - ๑๗๐๐) พุทธศิลป์ที่เป็น
สถูปเจดีย์จะมีรูปทรงสี่เหลี่ยมและมียอดแหลม
แบบมณฑป นอกจากจะปรากฏในภาคใต้เป็น
ส่วนใหญ่แล้ว ยังปรากฏแพร่หลายในอาณาจักร
สุโขทัยและล าพูนด้วย เช่น ที่เจดีย์วัดเจ็ดแถว
และวัดอ่ืน ในเมืองศรีสัชนาลัย ที่ล าพูนปรากฏที่
วัดเชียงยืนข้างวัดพระธาตุหริภุญชัย ส่วนใน
จังหวัดอยุธยานั้นไม่พบสถูปเจดีย์ลักษณะเช่นนี้   
นอกจากนี้ยังพบเจดีย์ลักษณะพุทธศิลป์ยุค
มหายานในบริเวณภาคกลาง เช่นที่วัดสนามชัย 
อ าเภอเมือง จังหวัดสุพรรณบุรี ลักษณะของเจดีย์
เป็นแบบฐานสี่เหลี่ยมองค์เจดีย์แปดเหลี่ยม ระฆัง
กลม บัลลังก์แปดเหลี่ยม ที่ส าคัญคือข้างในจะ
กลวงและก่ออิฐไม่ก่อปูน การเรียง อิฐจะมี
ลักษณะแตกต่างจากสมัยอยุธยา 

เรียนรู้พระพุทธรูปในยุคนี้จะมีพุทธ
ลักษณะแบบเดียวกับพระพุทธรูปสมัยอู่ทองและ
พระพุทธรูปพะเยา อันเป็นแบบร่วมสมัยกับ
ศิลปะแบบปาละซึ่งในอินเดียจะมีลักษณะเป็น
พระพุทธรูปขัดสมาธิเพชร ส่วนพระพุทธรูปยุค
ศรีวิชัยนี้พระพุทธรูปจะนั่งขัดสมาธิราบ เป็นพระ
ปางมารวิชัย จ าหลักด้วยหินเนื้อละเอียด มีฐาน
สูง ที่ฐานมีรูปจ าหลักนูนเป็นสิงห์แบบปาละ หาง
งอเป็นเส้นลวดขด สังฆาฏิปลายตัดเป็นเส้นใหญ่ 
พระหัตถ์ขวามีนิ้วกางเหมือนศิลปะปาละ (น.ณ. 
ปากน้ า, ๒๕๒๙: ๔๙ – ๕๑) 

เรียนรู้พระพุทธรูปในยุคนี้ที่พบมี
จ านวนน้อย แต่จะพบรูปพระโพธิสัตว์มากกว่า 
เนื่องจากพระพุทธศาสนานิกายมหายานจะนับ
ถือพระโพธิสัตว์เป็นส าคัญ จะพบมากบริเวณ
ภ า ค ใ ต้  เ ช่ น  จั ง ห วั ด สุ ร า ษ ฏ ร์ ธ า นี 

นครศรีธรรมราช และสงขลาเป็นต้น ส่วนทาง
ภ า ค ต ะ วั น อ อก เ ฉี ย ง เ ห นื อ พ บ ที่ จั ง ห วั ด
มหาสารคามแต่มีขนาดเล็ก พระพุทธรูปในยุคนี้ที่
พบมีจ านวน ๖ ปาง คือ ๑) เรียนรู้ปางมารวิชัย 
มีทั้งนั่งขัดสมาธิราบ และขัดสมาธิเพชร ท าด้วย
โลหะ ๒) เรียนรู้ปางลีลา ท าด้วยโลหะ ๓) เรียนรู้
ปางเสด็จลงจากดาวดึงส์ ท าด้วยโลหะ ๔) เรียนรู้
ปางโปรดสัตว์ ท าด้วยโลหะ ๕) เรียนรู้ปาง
ประทานอภัย ท าด้วยโลหะ ๖) เรียนรู้ปางนาค
ปรก ท าด้วยโลหะส าหรับปางสมาธิ ปางมหา
ปาฏิหาริย์ และปางเทศนาพบแต่ที่ท าเป็นพระ
พิมพ์ (หลวงบริบาลบุรีภัณฑ์, ๒๕๑๐: ๓๗) 

หลังจากศึกษาศิลปวัฒนธรรมในยุค
มหายานจะพบว่า ประชาชนที่เลื่อมใสศรัทธา
พระพุทธศาสนาจะพยายามประยุกต์ศิลปะไป
ตามค่านิยมของประชาชน เช่น พระพุทธศาสนา
นิกายมหายานจะนับถือพระโพธิสัตว์เป็นส าคัญ
จ ะพ บ ม า ก บ ริ เ ว ณ ภ า ค ใ ต้  เ ช่ น  จั ง ห วั ด
สุราษฏร์ธานี นครศรีธรรมราช และสงขลา เป็น
ต้น ส่วนทางภาคตะวันออกเฉียงเหนือพบที่
จังหวัดมหาสารคามแต่มีขนาดเล็ก ซึ่งต่อมามี
การขยายขอบความรู้ศิลปะแบบพุกาม ดังนี้ 

๓. การเรียนรู้ยุคเถรวาทแบบพุกาม 
เมื่อพุทธศักราช ๑๖๐๐ พระเจ้าอนุ

รุทธมหาราชหรืออโนรธามังช่อกษัตริย์พุกาม
เรืองอ านาจ ทรงปราบรามัญรวบรวมพม่าและ
มอญเข้าด้วยกัน ต่อมาทรงแผ่อ านาจเข้ามายัง
อาณาจักรล้านนา ล้านช้างจนกระทั้งจรดลพบุรี
และทวาราวดี กษัตริย์พระองค์นี้ทรงมีพระราช
ศรัทธาเลื่อมใสพระพุทธศาสนาเถรวาทอย่างแรง
กล้า ทรงให้การท านุบ ารุงพระพุทธศาสนาเป็น
อย่างดี ท าให้พระพุทธศาสนาในดินแดนเหล่านี้
ได้รับความเจริญรุ่งเรืองอย่างรวดเร็ว (พระธรรม
ปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), ๒๕๔๐: ๑๔๕ – ๑๔๖) 

การเรียนรู้พุทธศิลป์ในยุคนี้จ าแนกได้ 
๒ ลักษณะ คือ แบบสถูปทรงระฆัง ซึ่งก่อด้วยอิฐ



 วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ    - ๙๒ –  ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๙ 

ตั้งบนฐานสี่เหลี่ยมเป็นชั้นเชิง ตัวสถูปบรรจุพระ
บรมสารีริกธาตุ หรือพระธาตุของพระอรหันต์ 
และอีกแบบหนึ่งคือ วิหารมีช่องโค้งบรรจุ
พระพุทธรูป แปลนเป็นรูปสี่เหลี่ยม บางครั้งต่อ
ชายคาออกมาจากช่องโค้ง ส่วนยอดท าทรงรูป
ระฆังเลียนแบบสถูป สถูปเจดีย์แบบพุกามนี้มี
ลักษณะคล้ายกับสถูปเจดีย์ของลังกา ซึ่งส่งผลต่อ
พุทธศิลป์สมัยล้านนา เช่น เชียงใหม่ ล าพูน ส่วน
วัดใหม่ๆ ในสมัยปัจจุบันก็ได้รับอิทธิพลจากพม่า
รุ่นใหม่ เรียกว่าศิลปะมอญพม่าแพร่เข้ามาอย่าง
ไม่ขาดตอน (น. ณ ปากน้ า, ๒๕๔๓: ๒๕ – ๓๕) 

๑) เรียนรู้ในสมัยหริภุญชัย (ราวพุทธ
ศตวรรษที่ ๑๓ หรือ ๑๔ - ๑๗) พระพุทธรูปใน
สมัยหริภุญชัยนี้ที่พบจะมีขนาดใหญ่ สร้างด้วย
ปูนปั้น เช่น พระพุทธรูปยืนประจุในซุ้มเจดีย์
สี่ เหลี่ ยมวัดกู่ กุด  จั งหวัดล า พูน  และเศียร
พระพุทธรูปจากที่ต่าง ๆ ทั้งปูนปั้นและดินเผา 
พระพักตร์มีลักษณะแบบเดียวกับที่พบที่เมือง
ลพบุรี ส่วนละเอียดคือพระศกกับขอบไรพระศก
เหมือนกับศิลปะแบบอู่ทอง (น. ณ ปากน้ า, 
๒๕๔๓: ๑๖) 

๒) เรียนรู้สมัยลพบุรี  (ราวพุทธ
ศตวรรษที่ ๑๖ - ๑๘) การเรียนรู้ในสมัยนี้ เป็น
สถูปเจดีย์จะมีรูปแบบการก่อสร้างตามแบบเทวส
ถานโบราณในกัมพูชา ซึ่งได้รับอิทธิพลการวางผัง
รูปแบบมาจากเทวาลัยและศิขรของศาสนา
พราหมณ์ในอินเดียใต้ เนื่องจากกษัตริย์ของขอม
โบราณส่วนมากนับถือศาสนาพราหมณ์หรือฮินดู 
แม้ เมื่อกษัตริย์บางพระองค์จะหันมานับถือ
พระพุทธศาสนามหายานก็ตาม การสร้างสถูป
เจดีย์หรือพุทธสถานต่าง ๆ ก็จะใช้รูปแบบการ
ก่อสร้างเทวสถานของศาสนาพราหมณ์ เพียงแต่
ปรับเปลี่ยนรูปเคารพมาเป็นรูปพระโพธิสัตว์ของ
มหายาน ส่วนภาพประกอบที่สลักตามหน้าบัน
และทับหลังจะสลักเป็นเรื่องราวเกี่ยวกับชาดกใน

พระพุทธศาสนาแทนรูปเทพเจ้ าในศาสนา
พราหมณ ์

การเรียนรู้ศิลปะของขอมในสมัยนี้มี
อิทธิพลต่อการก่อสร้างสถูปเจดีย์ในประเทศไทย
เป็นอย่างมาก การก่อสร้างจะท าด้วยศิลาแลง
ขนาดใหญ่น ามาเรียงซ้อนกันโดยใช้น้ าหนักของ
หินเป็นเครื่องถ่วงยึดถ้าสร้างด้วยหินจะแกะสลัก
ลวดลายอย่างสวยงาม ถ้าสร้างด้วยศิลาแลงจะ
ฉาบปูนให้เรียบแล้วประดับลวดลายปูนปั้น การ
เรียงอิฐจะใช้แบบอิงลิซบอนด์ (English bond) 
(กรมศิลปากร, ๒๕๓๓: ๗๙ - ๘๐. 

การเรียนรู้ในสมัยลพบุรีนี้เป็นฝีมือ
ช่างขอม ท าตามคติพุทธศาสนาเถรวาทซึ่งได้
รับมาแต่สมัยทวาราวดีและมหายานครั้งสมัยศรี
วิชัย และขอมน ามาแต่กัมพูชาอีก ลั กษณะ
พระพุทธรูปพระเกตุมาลาเป็นต่อมเหมือนสมัย
ทวาราวดี แต่เปลี่ยนรูปร่างไปหลายอย่าง เช่น 
เป็นก้นหอยบ้างเป็นฝาชีครอบบ้าง เป็นมงกุฎ
เทวรูปบ้าง เป็นดอกบัวมีกลีบรอบ ๆ บ้าง จะมีไร
พระศกเสมอกันแต่จะใหญ่กว่าของสมัยศรีวิชัย 
เส้นพระศกมีหลายแบบ เช่น เหมือนเส้นผมทั่ว ๆ 
ไป ขมวดละเอียดหรือหยาบบ้าง ศิราภรณ์ท า
อย่างเทริด หรือ กระบังหน้าบ้าง พระพักตร์จะมี
ลักษณะกว้างพระโอษฐ์แบะ พระหนุป้าน ถ้าเป็น
พระพุทธรูปยืนจะท าแบบห่มคลุม ถ้ า เป็น
พระพุทธรูปประทับนั่ง ท าทั้งแบบห่มคลุมและ
ห่มดอง ชายสังฆาฏิยาวไปจรดพระนาภี ขอบ
อันตรวาสก (สบง) ข้างบนเผยอเป็นสัน โดยมาก
พระกรรณยาวย้อยจนจดพระอังสา ถ้าเป็น
พระพุทธรูปขนาดใหญ่จะท าเส้นพระศกเป็น
อย่างบัวหลังเบี้ย หรืออย่างเส้นผมคนทั่ว ๆ ไปก็
มี และบางครั้งจะท าเป็นหนามขนุนก็มีถ้าเป็น
พระพุทธรูปทรงเครื่องจะมีฉลองพระศอ ก าไล
แขน และประคต 

การเรียนรู้พุทธศิลป์ในสมัยลพบุรีที่
พบมี ๗ ปาง คือ ปางเสด็จจากดาวดึงส์ ปาง



 วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ    - ๙๓ –  ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๙ 

ประทานอภัย ปางประทานพร ปางโปรดสัตว์ 
ปางนาคปรกมีทั้ งอย่ าง เดียวและรัตนตรั ย
มหายาน คือชนิดมีพระพุทธรูปนาคปรก พระ
อาทิพุทธเจ้าอยู่กลาง พระโพธิสัตว์อวโลกิเตศว
รอยู่ข้างขวา นางปัญญาปารมิตาอยู่ข้างซ้าย ปาง
มารวิชัย ปางสมาธิ ขัดสมาธิราบ (หลวงบริบาล
บุรีภัณฑ์, ๒๕๑๐.: ๓๘ – ๔๑) 

จากการศึกษาข้อมูลดังกล่าว สรุปได้
ว่า เรียนรู้ศิลปวัฒนธรรมผ่านยุคนี้ ได้แนวคิดว่า
กระแสวัฒนธรรมทางศิลปะได้เกี่ยวกับวิถีชีวิต
พระสงฆ์ในสมัยพุทธกาลว่า การเรียนรู้โดยผ่าน
พระพุทธทรงเครื่องจะมีฉลองพระศอ ก าไลแขน 
และประคต ชี้ให้วัฒนธรรมอีกมุมหนึ่งจาก
จินตนาการของชาวบ้านที่พยายามยกพระพุทธ
องค์เหมือนเทพในสวรรค์ตามความเชื่อ 

๔. การเรียนรู้ยุคเถรวาทแบบลังกา
วงศ ์

พระพุทธศาสนาในยุคนี้คือแบบที่นับ
ถือสืบทอดมาเป็นศาสนาประจ าชาติไทยจนถึง
ปัจจุบันนี้แบ่งออกเป็น ๔ สมัย ได้แก่ 

๑) เรียนรู้สมัยสุโขทัยพุทธศักราช 
๑๘๐๐ อาณาจักรพุกามและกัมพูชาเสื่อมอ านาจ
ลงและเป็นเวลาเดียวกันที่คนไทยตั้งตัวเป็นอิสระ
ทางหัว เมืองทางเหนือคืออาณาจักรสุ โขทัย 
ขณะนั้นตรงกับรัชสมัยของพระเจ้าปรากรมพาหุ
มหาราชแห่งลังกา พระองค์ทรงให้การท านุบ ารุง
พระพุทธศาสนาเป็นอย่างดี ท าพระพุทธศาสนามี
ความเจริญรุ่งเรือง พระสงฆ์จากประเทศต่าง ๆ 
รวมทั้งประเทศไทยได้เดินทางไปศึกษาธรรมวินัย
ที่ ป ระ เทศลั งกาแล้ วน ามา เป็ นแบบอย่ า ง 
นอกจากนี้เมื่อคณะสงฆ์ที่ไปจากประเทศไทยจะ
กลับได้นิมนต์พระสงฆ์จากลังกามาด้วย โดยมา
ตั้งส านักและเผยแผ่พระพุทธศาสนาเป็นแห่งแรก
ที่เมืองนครศรีธรรมราช 

ต่อมาถึงพุทธศักราช ๑๘๓๐ พ่อขุน
รามค าแหงมหาราชทรงเสด็จขึ้นครองราชย์ทรง

อาราธนาพระสงฆ์จากเมืองนครศรีธรรมราชไป
เผยแผ่พระพุทธศาสนายังกรุงสุโขทัย มีการ
อัญเชิญพระพุทธสิหิงค์ซึ่งสร้างในลังกาขึ้นมาจาก
เมืองนครศรีธรรมราชมาประดิษฐาน ณ เมือง
สุโขทัย ศิลปแบบลังกาจึงเข้ามาแทนศิลปแบบ
ม ห า ย า น  เ ช่ น  เ จ ดี ย์ พ ร ะ ม ห า ธ า ตุ 
นครศรีธรรมราชซึ่งแต่เดิมเป็นแบบมหายาน
แปลงรูปมาเป็นสถูปแบบลังกา เป็นต้น 

พุทธศักราช ๑๘๙๗ พระเจ้าลิไทซึ่ง
เป็นพระมหากษัตริย์องค์ที่ ๔ แห่งราชวงศ์
สุโขทัยทรงอาราธนาพระสังฆราชจากลังกามายัง
กรุงสุโขทัย ต่อมาพระองค์ได้เสด็จออกผนวชเป็น
การชั่วคราว ณ วัดอรัญญิกและได้ทรงพระราช
นิพนธ์หนังสือเตภูมิกถาหรือไตรภูมิพระร่วง
ขึ้ นมา เ พ่ือ ใช้ เป็นหนั งสื อสอนศี ลธรรมแก่
ประชาชนด้วยพระองค์เองส าหรับสมัยล้านนา
ไทย ซึ่งตรงกับสมัยสุโขทัย เจ้าเมืองหลาย
พ ร ะ อ ง ค์ ไ ด้ ท ร ง ใ ห้ ก า ร อุ ป ถั ม ภ์ บ า รุ ง
พระพุทธศาสนาเป็นอย่างดี มีการสร้างศิลปวัตถุ
ที่เก่ียวข้องกับพระพุทธศาสนามากมาย เช่น พระ
เจ้าเม็งรายได้ทรงสร้างวัดเชียงมั่น พระเจ้ากื
อนาทรงสร้างพระธาตุเจดีย์ที่วัดบุฝผารามหรือ
วัดสวนดอก และพระธาตุดอยสุเทพ ต่อมาถึงรัช
สมัยของพระเจ้าสามฝั่งแกนได้มีการพบพระแก้ว
มรกตในสถูปใหญ่เก่าแก่องค์หนึ่งที่ถูกฟ้าผ่าและ
ได้รับความเสียหาย 

ต่อมาถึงสมัยของพระเจ้าติโลกราช 
ก ษั ต ริ ย์ พ ร ะ อ ง ค์ นี้ ท ร ง มี ร า ช ศ รั ท ธ า ใ น
พระพุทธศาสนาเป็นอย่างแรงกล้า ทรงส่ง
พระสงฆ์ไปศึกษาพระพุทธศาสนาที่ประเทศลังกา 
เมื่อพระสงฆ์เหล่านี้เดินทางกลับจากลังกาได้น า
ต้นพระศรีมหาโพธิ์มาด้วย ในรัชสมัยของ
พระองค ์ทรงโปรดให้มีการท าสังคายนาขึ้น ณ ที่
วัดโพธาราม หรือ วัดเจ็ดยอด การท าสังคายนา
ครั้งนี้เป็นการท าสังคายนาครั้งแรกในประเทศ
ไทย และนับเป็นครั้งที่ ๘ ต่อจากลังกา ในช่วง



 วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ    - ๙๔ –  ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๙ 

เวลาระยะนี้เป็น ระยะรุ่งเรืองแห่งวรรณคดีทาง
พระพุทธศาสนาของลานนาไทย เนื่องจากมี
พระสงฆ์หลายรูปที่เป็นนักปราชญ์แต่งคัมภีร์ทาง
พระพุทธศาสนาเป็นภาษาบาลีหลายปกรณ์ เช่น 
พระสิริมังคลาจารย์แต่งมังคลัตถทีปนีเวสสันตร
ทีปนี จักกวาฬทีปนี สังขยาปกสกฎีกา พระญาณ
กิตติ แต่งโยชนาวินัย โยชนาอภิธรรม เป็นต้น 
พระรัตนปัญญา แต่งวชิรสารัตถสังคหะ และชิน
กาลมาลีปกรณ์ พระโพธิรังษี แต่งจามเทวีวงศ์ 
พระนันทาจารย์ แต่งสารัตถสังคหะ พระสุวรรณ
รังสีแต่งปฐมสมโพธิสั ง เขปนอกจากนี้ แล้ ว
ปัญญาสชาดกก็สั นนิษฐานว่ าแต่ ง ในยุคนี้
เช่นเดียวกัน 

๒) เรียนรู้สมัยอยุธยาการนับถือ
พระพุทธศาสนาในยุคนี้เน้นในด้านการท าบุญ
กุศล บ ารุงพระสงฆ์ สร้างวัด ปูชนียวัตถุและปู
ชนียสถาน การบ าเพ็ญเพียรทางจิตมุ่งเน้นเพ่ือให้
เกิดความขลังและความศักดิ์สิทธิ์  มีความเชื่อ
เรื่องเวทย์มนตร์คาถาอาคมและไสยศาสตร์เข้ามา
ปะปนอยู่มากพระมหากษัตริย์ให้การอุปถัมภ์
บ า รุ ง พ ร ะ พุ ท ธ ศ า ส น า เ ป็ น อ ย่ า ง ดี 
พระมหากษัตริย์บางพระองค์มีพระราชศรัทธา
อย่างแรงกล้าเสด็จออกผนวชเป็นการชั่วคราว 
ส่วนประชาชนที่มีฐานะร่ ารวยนิยมสร้างวัดไว้
ประจ าตระกูล มีวรรณกรรมหลายเรื่องที่
เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนาเกิดข้ึนในยุคนี้ 

๓) เรียนรู้สมัยกรุงธนบุรี พุทธศักราช 
๒๓๐๑  สม เ ด็ จพร ะ เ จ้ า ต ากสิ น เ ส ด็ จ ขึ้ น
ครองราชย์ ณ กรุงธนบุรี ทรงอาราธนาพระภิกษุ
ผู้รู้ธรรม มีศีลาจารวัตรจากเมืองต่าง ๆ เข้ามา 
ทรงแต่งตั้งเป็นพระราชาคณะ ช่วยรับภาระบ ารุง
พระพุทธศาสนา ต่อมาปีพุทธศักราช ๒๓๒๒ ได้
อัญเชิญพระแก้วมรกตมาจากเมืองเวียงจันทร์ 
ทรงโปรดเกล้า ฯ ให้รวบรวมคัมภีร์พระไตรปิฎก
จากหัวเมืองต่าง ๆ มาเลือกคัดเป็นฉบับหลวง แต่
ยังไม่ทันที่งานจะส าเร็จเรียบร้อยบริบูรณ์ก็สิ้น

รัชกาลเสียก่อนในรัชสมัยของพระองค์แม้จะมี
ระยะเวลาเพียงสั้นๆ แต่พระองค์ทรงมีพระทัย
ฝั ก ใฝ่ ในพระพุทธศาสนาและการบ า เ พ็ญ
กรรมฐานมาก 

๔) เรียนรู้สมัยกรุงรัตนโกสินทร์
เรียนรู้วัดในสมัยกรุงรัตนโกสินทร์จะยึดแบบ
ศิลปกรรมเช่นเดียวกับสมัยอยุธยาเป็นหลัก จะ
ให้ความส าคัญกับอุโบสถเป็นอันดับแรก วิหาร
เป็นอันดับที่สอง และพระสถูปหรือเจดีย์เป็น
อันดับที่สาม ส าหรับพระสถูปหรือเจดีย์จะ
แตกต่างจากสมัยอยุธยาคือมีการก่อสร้างที่
ประยุกต์และเพ่ิมเติมรายละเอียดความวิจิตร
พิสดารมากขึ้น ดังจะเห็นได้จากพระปรางค์วัด
อรุณราชวรารามที่มีรูปทรงแบบลังกา แต่จะเพ่ิม
การตกแต่งที่องค์ระฆัง ส่วนเจดีย์จะมีการการ
สร้างโดยเพ่ิมย่อมุมมากขึ้นเป็นย่อไม้สิบหก และ
ย่อไม้ยี่สิบ จ านวนบัวกลุ่มที่ปลียอดก็เพ่ิมมากขึ้น 
(กรมศิลปากร. ๒๕๓๓: ๘๕) 
 
แนวโน้มกำรพัฒนำวัดให้เป็นแหล่งเรียนรู้ ที่
ยั่งยืนในประเทศไทย 

ประเทศไทยนับถือพระพุทธศาสนา
ร้อยละ ๙๕ และมีวัดเป็นจ านวนมากทั่วประเทศ
ทุกต าบลของประเทศจะมีวัดของชาวพุทธ มี
พระภิกษุ สามเณร ได้บวชเรียน ตามประเพณี
วัฒนธรรมของชาวบ้านจะสังเกตได้จากกิจกรรม
การบวชในแต่ละภูมิภาคของประเทศ ผู้เขียน
เสนอแนวคิดว่า 

๑. วัดเป็นแหล่งศิลปวัฒนธรรมที่
รวมศูนย์ทุกศาสตร์อยู่ที่วัดตั้ งแต่อดีตจนถึง
ปั จ จุ บั น  ดั ง นั้ น วั ด จึ ง เ ป็ น แ ห ล่ ง เ รี ย น รู้
ประวัติศาสตร์ การเมือง สังคม เศรษฐกิจ และ
ศิลปวัฒนธรรมสาขาต่างๆ ด้วยเหตุนี้เจ้าอาวาส
กับผู้น าหมู่บ้าน หน่วยงานทั้งภาครัฐและเอกชน
ต้องร่วมมือกันช่วยพัฒนาวัดให้คงอยู่ในสภาพที่
เหมาะแก่การเรียนรู้ของประชาชน 



 วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ    - ๙๕ –  ปีท่ี ๓ ฉบับท่ี ๒ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๙ 

๒. วัดเป็นมรกดทางวัฒนธรรมที่ล้ า
ค่าทางจิตใจของประชาชน 

๓. วัดเป็นสถานที่ศึกษาขัดเกลา
จิตใจโดยผ่านวัฒนธรรม 

๔. วัดสถานที่รักษาพระพุทธศาสนา
ที่เป็นวัฒนธรรมและค าสอน 
 
บทสรุป  

การ พัฒนาวั ด เป็ นแหล่ ง เ รี ยนรู้
วัฒนธรรมที่ยั่งยืน เพราะวัดในพุทธศาสนาเป็น
สถานที่ให้ความรู้แก่ประชาชน ดังสมัยพุทธกาล
วัดเวฬุวันซึ่งเป็นวัดแห่งแรกในพระพุทธศาสนา 
เป็นสถานที่ให้ความรู้แก่พุทธศาสนิกชนที่เข้ามา

ฟังธรรมจากพระพุทธเจ้า ท าให้เกิดการเรียนรู้ที่
ยั่งยืน วัฒนธรรมที่เกิดจากวัดเป็นวัฒนธรรมที่
เกิดจากความดี ความงามของวัดซึ่งท าให้วัดเป็น
สถานที่เผยแผ่วัฒนธรรม เป็นศูนย์กลางการ
เรียนรู้ที่มีคุณค่าของชุมชนที่ท าให้คนในชุมชน
เกิดการเรียนรู้ที่ในศาสตร์แขนงต่างๆ อย่างมี
คุณค่าทางจิตใจตลอดชีวิต และแนวโน้มการ
พัฒนาวัดให้ เป็นแหล่ งการเรียนรู้ และการ
ท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมในอนาคตจะดีมาก และ
ประชาชนทั่วโลกจะมาเที่ยวเมืองไทยเพราะ
ต้องการเรียนรู้ศิลปวัฒนธรรมในวัดที่งดงามเป็น
แรงจูงใจได้เป็นอย่างด ี

 
 
 

บรรณำนุกรม 
กรมศิลปากร. วิวัฒนำกำรพุทธสถำนไทย. กรุงเทพฯ : กรมศิลปากร, ๒๕๓๓. 
ชยาภรณ ชื่นรุงโรจน  “วัดกับการทองเที่ยว”. จุลสำรกำรทองเที่ยว. ฉบับปที่ ๑๑  เลมที่ ๓

กรกฎาคม– กันยายน  ๒๕๓๕. 
น. ณ ปากน้ า. ควำมเป็นมำของสถูปเจดีย์ในสยำมประเทศ. กรุงเทพฯ : ศูนย์การพิมพ์พลชัย, 

๒๕๒๙. 
________. ปกิณกะศิลปะไทยในสำยตำ น. ณ ปำกน้ ำ: พระพุทธรูป. กรุงเทพฯ : เมืองโบราณ, 

๒๕๔๓. 
พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). พระพุทธศำสนำในอำเซีย. กรุงเทพฯ : ธรรมสภา, ๒๕๔๐. 
สิริวัฒน์  ค าวันสา .เอกสารประกอบการฝึกอบรมหลักสูตรโครงการเสริมความรู้ถวายพระสงฆ์เพ่ือการ

พัฒนาสังคมไทย. ส านักเสริมศึกษาและบริการสังคม,มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, ๒๕๔๔. 
สุรีย์ มีผลกิจและ วิเชียร มีผลกิจ. พระพุทธกิจ ๔๕ พรรษำ. พิมพ์ครั้งที่ ๓. กรุงเทพฯ: คอมฟอร์ม, 

๒๕๔๕. 
หลวงบริบาลบุรีภัณฑ์. พระพุทธรูปสมัยต่ำงๆ ในประเทศไทย. กรุงเทพฯ : จ าลองศิลป์, ๒๕๑๐. 
 
 
 
 
 
 


