
         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๕๙ –   ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๕๙ 

 

การปฏิรูปการศึกษาโดยอาศัยแนวคิดทางการศึกษา 
ของพระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยตฺุโต) 

Education Reform Based on Educational Concept  
Of Phrabrahmagunabhorn (P.A. Payutto) 

 
พระมหาญาณวัฒน์  ิตวฑฺฒโน๑ 

ระวิง เรืองสังข์๒ 
 

บทคัดย่อ 
การปฏิรูปการศึกษาโดยอาศัยแนวคิดทางการศึกษาของพระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ.    

ปยุตฺโต) เป็นการน าความคิดทางการศึกษาของนักปราชญ์สู่การปฏิรูปการศึกษา โดยบูรณาการ
พระพุทธศาสนาเข้ากับกระบวนการจัดการศึกษาเรียกว่า “การศึกษาวิถีพุทธ” อันเป็นการจัด
การศึกษาที่เหมาะสมส าหรับสังคมไทยในฐานะที่พระพุทธศาสนาด ารงอยู่คู่กับสังคมไทยมายาวนาน 
ในฐานะที่ เป็นรากฐานที่ส าคัญอย่างยิ่งของสังคมไทยและในฐานะที่พลเมืองส่วนใหญ่ที่ เป็น
พุทธศาสนิกชนนั้นสมควรได้ประโยชน์จากพระพุทธศาสนาที่ตนนับถือ และเป็นการศึกษาที่เน้นการ
พัฒนาตนเองให้เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ทั้งด้านความรู้ (วิชชา) และความประพฤติ (จรณะ) หรือความรู้คู่
คุณธรรม จึงจะท าให้สังคมไทยเกิดเป็นสังคมแห่งปัญญาได้โดยแท้จริง 
 
ค าส าคัญ : ปฏิรูปการศึกษา, แนวคิดการศึกษา, พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต) 
 

Abstract 
Education reform based on educational Concept of Phrabrahmagunabhorn 

(P.A. Payutto) is to bring the idea of wise men to education reform by integrating the 
Buddhist principles into the education process, called "Buddhist Based Education”, 
which is suitable to Thai society as Buddhism has long been existing with Thailand, as 
the main foundation of Thai society, and as the majority of Thai people believe in 
Buddhism and they should have advantages from Buddhism. The Buddhist based 
education also focuses self-development to accomplish with knowledge and 
behaviors or knowledge and characters that will result to Thailand as the land of 
wisdom. 

 
Keywords: Education reform, Educational Concept, Phrabrahmagunabhorn (P.A. 
Payutto) 
                                                           

๑คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (yannawat9@gmail.com) 
๒คณะครุศาสตร์ มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (billionwings@hotmail.com) 



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๖๐ –   ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๕๙ 

 
บทน า  

ปัจจัยส าคัญที่เป็นสาเหตุจะต้องให้
เกิดมีการปฏิรูปการศึกษานั้น เพราะว่าการจัด
การศึกษาของไทยในปัจจุบันยังไม่สอดคล้องกับ
ความเปลี่ยนแปลงทางสังคม การเมือง เศรษฐกิจ 
วัฒนธรรม และเทคโนโลยี นอกจากนี้วิกฤติที่
ส าคัญระบบการศึกษาไทยคือความทุกข์ของ
ผู้เรียน เนื่องจากเนื้อหาที่เรียนไม่สอดคล้องกับ
ความเป็นจริงในชีวิตประจ าวันของเด็ก เด็กต้องจ า
ใจเรียนเรื่องไกลตัว และมีความทุกข์เพราะต้อง
ท่องจ าตลอดเวลา ความทุกข์เกิดจากการเรียนท า
ให้เด็กมองว่าการเรียนไม่ใช่เรื่องสนุก ไม่มีความสุข 
ไม่น่าเรียน และในการสอบเข้าเรียนต่อทุกระดับ
เน้นเฉพาะความจ า ก็ยิ่งเพ่ิมความเครียดให้เด็ก
มากขึ้น นับวันปัญหาเหล่านี้จะรุนแรงมากขึ้น 
จนกระทั่งกลายเป็นปัญหาใหญ่ของสังคมได้ (รุ่ง 
แก้วแดง, ๒๕๔๒: ๑-๒) โดยทิศทางที่ท้าทายใน
อนาคตการศึกษาไทยเพ่ือให้ เกิดสันติภาพมี
ความก้าวหน้าทางเศรษฐกิจนั้น มีความจ าเป็นที่
ต้องแก้ปัญหาที่เป็นข้ออ่อนด้อยของการศึกษา ๗ 
ประการ คือ ๑) เน้นแต่วิชาการไม่เน้นชีวิตจริง ๒) 
ยึ ดมั่ นกับ เนื้ อหามากกว่ ากระบวนการ ๓) 
การศึกษาแบบแยกส่วน ๔) ยังมีลักษณะของการ
รวมศูนย์และผูกขาดสูง ๕) ขาดการยืดหยุ่นใน
ระบบการศึกษา ๖) ความไม่เป็นธรรมยังปรากฏ
อยู่ชัดเจน และ ๗) ละเลยเพ่ือนบ้านและนานาชาติ  
(ไพฑูรย์ สินลารัตน์ และคณะ, ๒๕๕๖: ๖-๑๒) 

ต่อมาจึงได้มีการปฏิรูปการศึกษาของ
ไท ย ที่ เ ป็ น รู ป ธ ร ร ม ขึ้ น เ ป็ น ค รั้ ง แ ร ก  คื อ 
พระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. ๒๕๔๒ 
นอกจากนี้ยังมีแนวคิดทางการศึกษาอันเป็น
ประโยชน์ต่อปฏิรูปการศึกษาส าหรับประเทศไทย
ของนักปราชญ์ ราชบัณฑิต และผู้ทรงคุณวุฒิ
หลายท่าน เช่น ศ.ดร.สาโรช     บัวศรี ศ.ดร.สิปป
นนท์ เกตุทัต ศ.นพ.ประเวศ วะสี  ศ.ดร.วิจิตร ศรี
สอ้าน ศ.กิตติคุณสุมน อมรวิวัฒน์ ศ.ดร.ไพฑูรย์ 

สินลารัตน์ เป็นต้น นอกจากนี้ ยังมีพระมหาเถระผู้
เป็นนักปราชญ์ด้านการศึกษา เช่น สมเด็จพระ
มหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส พระ
ธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ) พระพรหมคุณา
ภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต) พระพรหมบัณฑิต (ประยูร 
ธมฺมจิตฺโต) เป็นต้น ที่ ได้เสนอแนวคิดทางการ
ศึกษาที่มีประโยชน์ต่อสังคมไทย โดยเฉพาะ
แนวคิดทางการศึกษาของพระพรหมคุณาภรณ์ (ป. 
อ. ปยุตฺโต) ซึ่งเป็นพระเถระผู้เป็นนักปราชญ์แห่ง
ยุค เป็นพระเถระผู้แตกฉานทั้งศาสตร์ใน
พระพุทธศาสนาและเป็นพระเถระผู้ที่นักวิชาการ
ให้การยอมรับ โดยเฉพาะแนวคิดด้านการศึกษาที่
มีอิทธิพลต่อสังคมไทย ซึ่งหากมีศึกษาแนวคิด
ทางการศึกษาของพระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. 
ปยุตฺโต) มาประยุกต์ในการปฏิรูปการศึกษาก็จะ
เกิดเป็นประโยชน์ต่อการศึกษา และเป็นแนวคิด
การปฏิรูปการศึกษาตามหลักพระพุทธศาสนาที่
เหมาะสมส าหรับสังคมไทยเป็นอย่างยิ่ง 

 
การปฏิรูปการศึกษา 

ก า ร ป ฏิ รู ป ก า ร ศึ ก ษ า ต า ม
พระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. ๒๕๔๒ 
นั้นมีหลักการและความ มุ่งหมายตามที่ระบุไว้ใน
มาตรา ๖ คือ “การจัดการศึกษาต้องเป็นไปเพ่ือ
พัฒนาคนไทยให้เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ทั้งร่างกาย 
จิตใจ สติปัญญา ความรู้และคุณธรรม มีจริยธรรม
และวัฒนธรรมในการด ารงชีวิต สามารถอยู่ร่วมกับ
ผู้อื่นได้อย่างมีความสุข” (ส านักงานคณะกรรมการ
การศึกษาแห่งชาติ, ๒๕๔๖: ๔๕) ซึ่งการปฏิรูป
การศึกษาที่มีพระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ 
พ.ศ. ๒๕๔๒ เป็นกรอบและเป็นฐานรองรับ ควรที่
จะถือว่าเป็นหนึ่ งในสามภารกิจอันยิ่ งใหญ่ที่
ปรากฏให้เห็นส าหรับช่วงเวลา ๗๐ ปี นับตั้งแต่ 
พ .ศ .  ๒๔๗๕ ซึ่ ง อี กสองภารกิ จก็ คื อ  การ
เปลี่ยนแปลงการปกครอง กับ การพระราชทาน
รัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พ.ศ. ๒๔๗๕ 



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๖๑ –   ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๕๙ 

 
และ การวางแผนพัฒนาเศรษฐกิจ กับ พระบรม
ราชโองการประกาศใช้แผนพัฒนาการเศรษฐกิจ
แห่งชาติ เมื่อปี พ.ศ. ๒๕๐๓ (วิชิตวงศ์ ณ ป้อม
เพชร, ๒๕๕๓: ๗๖) โดยมีขอบข่ายการปฏิรูป
การศึกษาใน ๗ ด้าน ประกอบด้วย ๑) ระบบ
การศึกษา  ๒) แนวการจัดการศึกษา ๓) การ
บริหารและการจัดการศึกษา ๔) มาตรฐานและ
การประกันคุณภาพการศึกษา ๕) ครู คณาจารย์ 
และบุคลากรทางการศึกษา ๖) ทรัพยากรและการ
ลงทุนเพื่อการศึกษา ๗) เทคโนโลยีเพ่ือการศึกษา 
และต่อมาได้มีการสรุปการด าเนินงาน ๙ ปีของ
การปฏิรูปการศึกษา พ.ศ. ๒๕๔๒ – ๒๕๕๑ 
ออกเป็น ๙ ด้าน คือ ๑) การพัฒนาคุณภาพ
การศึกษาและผู้เรียน ๒) การผลิตและพัฒนาครู 
คณาจารย์ และบุคลากรทางการศึกษา ๓) การเพ่ิม
ประสิทธิภาพการบริหารและการจัดการศึกษาและ
การมีส่วนร่วม ๔) การเพ่ิมโอกาสทางการศึกษา ๕) 
การผลิตและพัฒนาก าลังคน ๖) การเงินเพ่ือ
การศึกษา ๗) เทคโนโลยี เ พ่ือการศึกษา ๘) 
กฎหมายการศึกษา ๙) การศึกษาตลอดชีวิต 
การศึกษานอกระบบ และการศึกษาตามอัธยาศัย  

นอกจากนี้ นักวิชาการยังได้ระบุว่า ใน
ทศวรรษแรกของการปฏิรูปการศึกษานั้น ปัญหา
วิกฤตทางการศึกษายังไม่ได้รับการแก้ไขจึงควร
เป็นจุดเน้นของการปฏิรูปการศึกษาในทศวรรษที่
สองใน ๖ ประเด็น ได้แก่๑) ปัญหาการจัด
การศึกษาขั้นพ้ืนฐานให้ทุกคนมีโอกาสได้รับ
การศึกษาอย่างมีคุณภาพ ๒) ปัญหาความด้อย
คุณภาพทั้งในการจัดการศึกษาขั้นพ้ืนฐานและ
ระดับอุดมศึกษา ๓) ปัญหาด้านผู้เรียน ในเรื่อง
ความสามารถในการคิดวิเคราะห์ต่ า ผลสัมฤทธิ์
ทางการเรียนต่ ากว่าเกณฑ์ ปัญหาคุณธรรม
จริยธรรม ในระดับบัณฑิตศึกษามีปัญหาการไม่มี
งานท าเมื่อส าเร็จการศึกษาและการไม่สามารถ
สร้างงานได้ ปัญหาการลอกเลียนผลงานและการ
ทุจริตในการสอบ ๔) ปัญหาเรื่องครู ปัญหาการ

กระจายของครู ปัญหาการขาดแคลนครู ครูสอน
ไม่ตรงวุฒิ ปัญหาครูด้อยคุณภาพ ภาระงานเกิน
ของครู ปัญหาสวัสดิการของครู และปัญหาหนี้สิน
ของครูในชนบท ๕) ปัญหาเรื่องการเรียนการสอน
และเทคโนโลยีการสื่อสารและสารสนเทศ ปัญหา
การขาดทักษะการสอนของครู การสอนให้จ า
มากกว่าคิด การสอนที่ยังไม่เน้นผู้เรียนเป็นส าคัญ 
ปัญหาการไม่ใช้เทคโนโลยีในการสอน ปัญหาการ
ขาดแคลนอุปกรณ์การสอนและเทคโนโลยี
การศึกษาในโรงเรียนขนาดเล็ก และ ๖) ปัญหา
ด้านการบริหารจัดการและผู้บริหาร (ส านักงาน
คณะกรรมการวิจัยแห่งชาติ, ๒๕๕๓: ๑๔) 

สภาการศึกษาจึงได้มีการสรุปผลการ
ปฏิรูปการศึกษาและได้มีความเห็นชอบในการ
ด าเนินการปฏิรูปการศึกษาในทศวรรษที่สองขึ้น 
ในสมัยที่นายจุรินทร์ ลักษณวิศิษฏ์ ด ารงต าแหน่ง
รัฐมนตรีว่ าการกระทรวงศึกษาธิการ (พ.ศ. 
๒๕๕๑-๒๕๕๓) โดยมีกรอบแนวทางการปฏิรูป
การศึกษา ๔ ด้าน คือ ๑) การพัฒนาคุณภาพคน
ไทยยุคใหม่ ๒) พัฒนาคุณภาพครูยุคใหม่ ๓) 
พัฒนาคุณภาพสถานศึกษาและแหล่งเรียนรู้   ยุค
ใหม่ ๔) พัฒนาคุณภาพการบริหารจัดการใหม ่
(ส านักงานเลขาธิการสภาการศึกษา, ๒๕๕๒: ๑๔-
๓๑) 

ประเทศไทยได้มีความพยายามในการ
ป ฏิ รู ป ก า ร ศึ ก ษ า ข อ ง ไ ท ย ต า ม ก ร อ บ ใ น
พระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. ๒๕๔๒ 
มาเป็นระยะเวลาถึง ๑๕ ปี แต่ยังพบว่า การศึกษา
ของไทยกลับยังมีปัญหาที่ยังแก้ไม่ได้ซึ่งเป็นปัญหา
เดิม อีกทั้งยังได้มีโจทย์ที่เป็นปัญหาใหม่เพ่ิมขึ้น 
คือ ปัญหาเกี่ยวกับการศึกษาส าหรับศตวรรษที่ 
๒๑ ซึ่งเป็นการศึกษาส าหรับสังคมในปัจจุบันที่ได้
มีการเปลี่ยนแปลงไปจากสังคมในอดีต โดยเฉพาะ
ปัญหาเรื่องสั งคมไอทีและปัญหาเรื่องข้อมูล
ข่าวสารที่มีจ านวนมากจนขาดการวิเคราะห์ข้อมูล 
เป็นต้น ท าให้ต้องหาแนวทางในการแก้ไขปัญหา



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๖๒ –   ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๕๙ 

 
การศึกษาส าหรับศตวรรษที่ ๒๑ เพ่ิมขึ้นอีกปัญหา
หนึ่ง 
 
แนวคิดทางการศึกษาของ 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต) 

จากการศึกษาเอกสารและงานวิจัยที่
เกี่ยวข้อง ผู้ เขียนได้ก าหนดประเด็นเกี่ยวกับ
แนวคิดทางการศึกษาของพระพรหมคุณาภรณ์ (ป. 
อ. ปยุตฺโต) ไว้ ๕ ประเด็น ได้แก ่

๑. ความหมายของการศึกษา พระ
พรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต) ได้กล่าวถึง
ความหมายของการศึกษาไว้ว่า ค าว่า ศึกษา แปล
ทับศัพท์ตรงกับภาษาบาลี คือ สิกขา เป็นเรื่องการ
ฝึกฝนอบรมตน พัฒนาตน เป็นหลักปฏิบัติทั้งหมด
ในทางพระพุทธศาสนา และเป็นการปฏิบัติและ
การเรียน กล่าวคือ เรียนให้รู้เข้าใจและท าให้ได้ท า
ให้เป็น หรือเรียนรู้และฝึกท าให้ได้ผล การศึกษาก็
คือปริยัติและปฏิบัตินั่นเอง เมื่อรวมกันแล้วออก
ผลก็ คื อ  ปฏิ เ วธ  นอกจากนี้  ในอดี ตค าว่ า 
การศึกษา แปลว่า ฝึกหรือเรียนในปัจจุบันแปลว่า 
เรียนรู้ แต่ค าว่า เรียน มีความหมายกว้างกว่า 
เพราะได้ทั้งรู้และได้ทั้งฝึก หมายความว่า ได้
ความรู้แล้วก็ฝึกตัวเองให้ท าอะไรต่างๆ ให้เป็น 
และในสมัยโบราณแปลว่า ส าเหนียก มี
ความหมายลึกซ้ึง หมายความว่า รู้จักจับ รู้จัก
เลือกเอามาใช้ประโยชน์ เอามาใช้ฝึกฝนปรับปรุง
ตน (พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), ๒๕๓๑: ๔-
๖) อีกประการหนึ่ง การศึกษาในความหมายของ
คนทั่วไป หมายถึง การเล่าเรียนวิชาชีพ หรือ
การศึกษาเพ่ืออาชีพ กล่าวคือ เล่าเรียนเพ่ือจะได้มี
วิชาความรู้ไปท ามาหากินซึ่งเป็นความหมายเพียง
เศษเสี้ยวของการศึกษา ท าให้ชาวบ้านมองว่า 
การศึกษาคือไปเล่าเรียนวิชาการเพ่ือจะได้เอามา
ท ามาหาเลี้ยงชีพ ตลอดจนเอาไปเป็นเครื่องมือหา
ผลประโยชน์ รวมแล้ว การศึกษาจะไปได้แค่ตัว
วิชาชีพท ามาหากิน แต่ที่จริง การศึกษาเป็นเรื่อง

ของชีวิตทั้งหมด แม้แต่อาชีพเองก็เป็นการศึกษา 
(พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต), ข. ๒๕๔๓: ๓๑) 

๒. ความมุ่งหมายของการศึกษา 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต) ได้กล่าวถึง
ความมุ่งหมายของการศึกษาไว้ว่า จุดหมายของ
การศึกษา ในขั้นของการด ารงอยู่อย่างประสาน
กลมกลืนและเกื้อกูลกันระหว่างองค์รวมในองค์
รวมใหญ่ ซึ่งการศึกษาจะต้องพยายามพัฒนาคน
ให้เข้าถึงให้ได้ โดยเฉพาะในยุคโลกาภิวัตน์ คือ
จะต้องให้ ๑) บุคคลหรือตัวมนุษย์หมดทั้งชีวิตของ
เขา (ทั้งกายและใจ) ๒) สังคม ๓) สิ่งแวดล้อมทาง
ธรรมชาติ เข้ามาประสานประโยชน์กันให้ได้ คือให้
อยู่ร่วมกันด้วยดีอย่างเกื้อกูลกัน (พระธรรมปิฎก 
(ป. อ. ปยุตฺโต), ข., ๒๕๓๙: ๘๔-๘๕) จุดหมายของ
การศึกษาจึงเป็นสิ่งเดียวกับจุดหมายของชีวิต แต่
เพราะชีวิตมิใช่สิ่งที่ เกิดขึ้นโดยมีจุดหมายหรือ
วัตถุประสงค์ และจุดหมายก็มิใช่สิ่งที่มีติดมากับ
ชีวิต แต่เป็นสิ่งที่ควรก าหนดให้แก่ชีวิต การศึกษา
คือการพยายามแสวงหาจุดหมายให้แก่ชีวิต ชีวิตที่
มีจุดหมายก็คือชีวิตที่มีการศึกษา ปัญหาเกี่ยวกับ
วัตถุประสงค์ของชีวิตนั้น มิใช่การแสวงหาค าตอบ
ว่า “คือ” แต่เป็นปัญหาเกี่ยวกับ “ความควร” 
แทนที่จะตั้งค าถามว่า ชีวิตเกิดมาเพ่ืออะไร ซึ่งไม่มี
ทางตอบได้ และไม่มีตัวสภาวะที่เป็นค าตอบ ควร
จะตั้งค าถามใหม่ว่า ชีวิตควรอยู่ เพ่ืออะไรและ
อย่างไร ซึ่งการศึกษาจะช่วยตอบปัญหาข้อนี้ (พระ
พรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), ๒๕๕๖: ๗-๘) 
การศึกษาที่แท้จะต้องให้สัมฤทธิ์จุดหมายในการที่
มนุษย์จะพึงมี คือ “ชีวิตที่สุขเกษมดีงาม 
ธรรมชาติที่รื่นรมย์ และสังคมที่สันติสุข” (พระ
พรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), ๒๕๕๒: ๑๔๑) 

๓. หน้าที่ของการศึกษา พระพรหม
คุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต) ได้กล่าวถึงหน้าที่ของ
การศึกษาไว้ว่า หน้าที่ของการศึกษา คือ การสร้าง
คนให้เป็นบัณฑิต ฉะนั้น ผู้ที่จบการศึกษาระดับ
ปริญญาตรีจึงเรียกว่า “บัณฑิต” จบปริญญาโท



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๖๓ –   ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๕๙ 

 
เป็น “มหาบัณฑิต” จบปริญญาเอกเป็น “ดุษฎี
บัณฑิต” รวมแล้วก็คือเป็น “บัณฑิต” ซึ่งถือว่าจบ
การศึกษาแล้ว ในทางพุทธศาสนาก็ใช้ศัพท์นี้ 
เรียกว่า “พุทธาทิบัณฑิต” แปลว่า บัณฑิตมี
พระพุทธเจ้าเป็นต้น บัณฑิตมีฐานะเริ่มตั้งแต่
พระพุทธเจ้าเป็นต้นลงมา พระพุทธเจ้าทรงเป็น
บัณฑิตคือเป็นบัณฑิตตัวอย่างของบุคคลที่พัฒนา
แล้วอย่างประเสริฐที่สูงสุด (พระธรรมปิฎก (ป. อ. 
ปยุตฺโต), ข. ๒๕๓๙: ๘๑-๘๒) ดังนั้น การศึกษาจึง
ท าหน้าที่หลัก ๒ ประการ ได้แก ่

๑) การสร้างคนให้เป็นบัณฑิต คือ 
การศึกษามีหน้าที่ในการชี้แนะให้รู้จักด าเนินชีวิตที่
ดีงามถูกต้องและการฝึกฝนพัฒนาตนจนถึงความ
สมบูรณ์ อันนี้เป็นหน้าที่ซึ่งเป็นเรื่องของการศึกษา
แท้ๆ เป็นเนื้อตัวแท้ๆ ของการศึกษา และมี
ความหมายที่กว้างคือ เป็นการพัฒนาตัวคน หรือ
การพัฒนาความเป็นมนุษย์ 

๒) การสร้างเครื่องมือให้แก่บัณฑิต 
คือ การถ่ายทอดศิลปวิทยาให้สามารถจัดเจนใน
วิชาการและวิชาชีพที่จะน าไปเลี้ยงชีวิตของตน 
ตลอดจนไปพัฒนาสังคมประเทศชาติ และสืบทอด
มรดกวัฒนธรรมทางวิชาการของมนุษย์ ซึ่งมีทั้ง
ภารกิจระยะสั้นและระยะยาว ระยะสั้น คือ 
ส าหรับบุคคลแต่ละคนหรือแต่ละชีวิต ระยะยาว 
คือ อารยธรรมที่สืบทอดต่อกันไปของมนุษยชาติ
ทั้งหมด และมีความหมายที่กว้างคือ เป็นการ
พัฒนาคนให้เป็นทรัพยากรมนุษย์ (พระพรหมคุณา
ภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), ๒๕๕๔: ๗๑) 

๔. องค์ประกอบของการศึกษา พระ
พรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต) ได้กล่าวถึงเนื้อหา
ส าคัญเกี่ยวกับองค์ประกอบของการศึกษาไว้ว่า 
ตัวแท้ของการศึกษาเป็นกระบวนการที่ด าเนินไป
ภายในตัวบุคคล แกนน าของกระบวนการแห่ง
การศึกษา ได้แก่ ความรู้ ความเข้าใจ ความคิดเห็น 
แนวความคิด ทัศนคติ ค่านิยมที่ถูกต้อง ความดี
งาม เกื้อกูลแก่ชีวิตและสังคม สอดคล้องกับความ

เป็นจริง เรียกว่า “สัมมาทิฏฐิ” กล่าวคือ เมื่อรู้
เข้าใจ คิดเห็นดีงามถูกต้องตรงความจริงแล้ว การ
คิด การพูด การกระท า การแสดงออกหรือ
ปฏิบัติการต่างๆ ก็ถูกต้องดีงาม เกื้อกูล น าไปสู่
การดับทุกข์ แก้ไขปัญหาได้ ในทางตรงกันข้าม ถ้า
เข้าใจคิดเห็นผิด มีค่านิยม ทัศนคติ แนวความคิด
ที่ผิดที่เรียกว่า “มิจฉาทิฏฐิ” แล้ว การคิด การพูด 
การกระท า การแสดงออก และปฏิบัติการต่างๆ ก็
พลอยด าเนินไปในทางที่ผิดพลาดด้วย แทนที่จะ
แก้ไขปัญหาดับทุกข์ได้ก็กลายเป็นก่อทุกข์ สั่งสม
ปัญหาเพ่ิมพูนร้ายแรงยิ่งขึ้น (พระธรรมปิฎก (ป. 
อ. ปยุตฺโต), ก. ๒๕๔๓: ๑-๙) 

สัมมาทิฏฐินั้นจึ งเป็นแกนน าแห่ง
กระบวนการของการศึกษาที่เรียกว่า ไตรสิกขา 
ได้ แก่  ศี ล  สมาธิ  ปั ญญา  อั น เป็ นการจั ด
สภาพแวดล้อมให้เกื้อกูล และคอยเสริมคุมกระตุ้น
เร้ าให้ เนื้ อหาของการศึกษาด าเนิ นไปตาม
กระบวนการศึกษานั้น จะเกิดขึ้นได้ต้องอาศัย
ปัจจัยแห่งสัมมาทิฏฐิ ซึ่งจัดว่าเป็นจุดเริ่มต้นหรือ
แหล่งที่มาของการศึกษาที่เรียกว่า บุพภาคของ
การศึกษา เพราะเป็นบ่อเกิดของสัมมาทิฏฐิ เป็น
แกนน า เป็นต้นทาง และเป็นองค์ประกอบของ
การศึกษาทั้งหมด ๒ ประการ ได้แก ่

๑) ปัจจัยภายนอก ได้แก่ ปรโตโฆสะ 
แปลว่า เสียจากอ่ืน หรือการกระตุ้นชักจูงจาก
ภายนอก ได้แก่ การสั่งสอน แนะน า การถ่ายทอด 
การโฆษณา ค าบอกเล่า ข่าวสาร ค าชี้แจงอธิบาย
จากผู้อื่น ตลอดจนการเรียนรู้ เลียนแบบจากแหล่ง
ต่างๆ ภายนอก หรืออิทธิพลจากภายนอก ซึ่ง
แหล่งส าคัญของการเรียนรู้ประเภทนี้ เช่น พ่อแม่ 
ครู อาจารย์ เพื่อน คนแวดล้อมใกล้ชิด ผู้ร่วมงาน 
ผู้บังคับบัญชาและผู้ ใช้บั งคับบัญชา บุคคลมี
ชื่อเสียง คนโด่งดัง คนผู้ได้รับความนิยมในด้าน
ต่างๆ หนังสือ สื่อมวลชนทั้งหลาย สถาบันทาง
ศาสนาและวัฒนธรรม เป็นต้นในที่นี้หมายถึง
เฉพาะที่แนะน าในทางถูกต้องดีงาม ให้ความรู้



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๖๔ –   ปีที่ ๓ ฉบบัที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๕๙ 

 
ความเข้าใจที่ถูกต้อง โดยเฉพาะที่สามารถช่วย
น าไปสู่ปัจจัยภายในได้ นอกจากนี้ ปัจจัยข้อนี้
จัดเป็นองค์ประกอบภายนอก หรือปัจจัยทาง
สังคม บุคคลผู้มีคุณสมบัติเหมาะสม สามารถท า
หน้าที่เป็นปรโตโฆสะที่ดี มีคุณภาพสูง มีค าเรียก
เฉพาะว่า กัลยาณมิตร กัลยาณมิตรจึงมีหน้าที่เป็น
ผู้ชักน าในกระบวนการศึกษาทั้ งหมด ผู้ เป็น
กัลยาณมิตรจะต้องสามารถสร้างศรัทธาให้เกิดขึ้น
แก่ผู้เล่าเรียน หรือรับการฝึกสอนอบรม จึงเรียกวิธี
เรียนรู้ในข้อนี้ได้ว่า วิธีการแห่งศรัทธา ถ้าผู้มี
หน้าที่ปรโตโฆสะ เช่น ครู อาจารย์ พ่อแม่ ไม่
สามารถท าให้เกิดศรัทธาได้ และผู้เล่าเรียน เช่น 
เด็กเกิดมีศรัทธาต่อแหล่งความรู้ความคิดอ่ืนๆ 
มากกว่า เช่น ดาราในสื่อมวลชน เป็นต้น และถ้า
แหล่งความรู้ เหล่านั้นให้ปรโตโฆสะที่ชั่ วร้าย
ผิดพลาด อันตรายย่อมเกิดขึ้นในกระบวนการแห่ง
การศึกษา หรืออาจเกิดการศึกษาที่ผิด หรือความ
ไร้การศึกษาได้ 

๒)  ปั จจั ยภายใน ได้ แก่  โยนิ โส
มนสิการ แปลว่า การท าในใจโดยแยบคาย คิดถูก
วิธี คิดเป็น หมายถึง การคิดอย่างมีระเบียบหรือ
คิดตามแนวทางของปัญญา คือ การรู้จักมอง รู้จัก

พิจารณาสิ่งทั้งหลายตามสภาวะ โดยวิธีคิดหาเหตุ
ปัจจัย สืบค้นถึงต้นเค้า สืบสาวให้ตลอดสาย 
แยกแยะสิ่งนั้นๆ ออกให้เห็นตามสภาวะและตาม
ความสัมพันธ์สืบทอดแห่งเหตุปัจจัย โดยไม่เอา
ความรู้สึกด้วยตัณหาอุปาทานของตนเองเข้าจับ
หรือเคลือบคลุม ท าให้ เกิดความดี งามและ
แก้ปัญหาได้ ข้อนี้เป็นองค์ประกอบฝ่ายภายใน 
หรือปัจจัยภายในตัวบุคคล และอาจเรียกตามองค์
ธรรมที่ใช้งานว่า วิธีการแห่งปัญญา 

บรรดาปัจจัย ๒ อย่างนี้ ปัจจัยข้อที่ ๒ 
คือ โยนิโสมนสิการ เป็นแกนกลาง หรือส่วนที่ขาด
ไม่ได้ของการศึกษา การศึกษาจะส าเร็จผลแท้จริง 
บรรลุจุดมุ่ งหมายได้ก็ เพราะปัจจัยข้อที่  ๒ นี้ 
ปัจจัยข้อที่ ๒ อาจให้เกิดได้โดยไม่มีข้อที่ ๑ แต่
ปัจจัยข้อที่ ๑ จะต้องน าไปสู่ปัจจัยข้อที่ ๒ ด้วย จึง
จะสัมฤทธิ์ผลของการศึกษาที่แท้ การค้นพบต่างๆ 
ความคิดริเริ่ม ความก้าวหน้าทางปัญญาที่ส าคัญๆ 
และการตรัสรู้ธรรมก็ส าเร็จได้ด้วยโยนิโสมนสิการ 
เพราะฉะนั้น หัวใจที่จะท าให้การศึกษาส าเร็จคือ
โยนิโสมนสิการ (พระธรรมปิฎก (ป. อ.  ปยุตฺโต), 
ข. ๒๕๔๖: ๙๑-๙๒) ดังแสดงในภาพ 

 
ภาพกระบวนการแห่งการศึกษา 

(ท่ีมา: พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต), ก. ๒๕๔๓: ๙) 
 



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๖๕ –   ปีที่ ๓ ฉบบัที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๕๙ 

 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ.    ปยุตฺ

โต) ได้ให้ความส าคัญกับปัจจัยภายใน คือ โยนิโส
มนสิการไว้เป็นอย่างยิ่ง โดยกล่าวว่าเป็นองค์หลัก
ส าคัญของการศึกษาที่จะต้องท าให้เกิดขึ้นให้ได้ 
เพราะโยนิโสมนสิการเป็นสิ่งที่แกนของหลักการ
ส าคัญของการศึกษา เช่น แรงจูงใจที่ถูกต้อง
ในทางการศึกษาก็ต้องอาศัยโยนิโสมนสิการ 
จิตส านึกในการศึกษาท่ีท าให้คนรู้จักรับรู้นี้เกิดขึ้น
ได้เพราะมีโยนิโสมนสิการ ตลอดจนการดึงเอา
ศักยภาพของตนออกมาฝึกฝนพัฒนาได้ก็เพราะมี
โยนิโสมนสิการ (พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต), 
ก. ๒๕๔๑: ๙๐)  

๕. การจัดการศึกษา พระพรหม
คุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต) ได้กล่าวถึงแนว
ทางการจัดการศึกษาตามหลักไตรสิกขาไว้ว่า 
การจัดการศึกษาตามหลักพุทธศาสนาที่ เป็น
หัวใจส าคัญที่สุดของการศึกษา คือ ไตรสิกขา 
ประกอบด้วย อธิศีลสิกขา (ศีล) อธิจิตตสิกขา 
(สมาธิ) อธิปัญญาสิกขา (ปัญญา) (พระพรหม
คุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), ๒๕๕๒: ๗๗-๘๐) 
ไตรสิกขาเป็นระบบการปฏิบัติในพุทธศาสนาเป็น
ระบบการศึกษาที่สมบูรณ์ และเป็นระบบ
การศึกษาอบรมทั้งหมดจะต้องมีองค์ประกอบ
พร้อมทั้งไตรสิกขา ได้แก่ ศีล สมาธิ ปัญญา ถ้า
ขาดเพียงอย่างใดอย่างหนึ่งจะกลายเป็นระบบ
การศึกษาที่ท าลายการศึกษาเสียเอง กล่าวคือ ใน
การปฏิบัติสิกขา ต้องมีศีล สมาธิ ปัญญาครบ ถ้า
ไม่ ครบก็ ไม่ ส า เ ร็ จ  ไม่บรรลุ จุ ดหมายของ
พระพุทธศาสนา ศีลเป็นตัวหนุน ช่วยให้ใจพร้อม
ที่จะเจริญสมาธิ สมาธิก็มาช่วยให้รักษาศีลได้
หนักแน่นจริงจังมากขึ้น สมาธิเป็นฐานให้แก่
ปัญญา ท าให้มีความคิดจิตใจที่มั่นคงแน่วแน่ 
ก าหนดแน่ วอยู่ กั บสิ่ ง ใดก็ คิ ดสิ่ งนั้ น  ได้ ชั ด 
มองเห็นจะแจ้งขึ้น ช่วยให้ปัญญาแก่กล้า ปัญญา
ดีขึ้นก็ช่วยให้ท าจิตใจได้ดีขึ้น รู้จักว่าควรจะ
ปฏิบัติต่อจิตใจในด้านสมาธิอย่างไรจึงจะได้ผลดี 

และย้อนมาช่วยให้การรักษาศีล พัฒนาไปถูกต้อง 
ไม่งมงาย เป็นต้น สิกขาทั้ง ๓ นี้ ก็บูรณาการกัน
อยู่ตลอดเวลาแล้วจึงจะเกิดผลที่สมบูรณ์ (พระ
ธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต), ก. ๒๕๓๙: ๑๐-๑๑) 

หลักการศึกษา ๓ ประการ หรือ
ไตรสิกขานั้นจัดวางรูปแบบขึ้นโดยมุ่งให้ผล
เกิดขึ้นตามหลักปฏิบัติแห่งอริยมรรค (มรรควิธี
แก้ปัญหา หรือมรรคาแห่งความดับทุกข์) คือ 
เป็นการฝึกฝนอบรมให้องค์ทั้ง ๘ แห่งมรรคนั้น 
เกิดมีและเจริญงอกงาม ใช้ประโยชน์ได้บริบูรณ์
ยิ่งขึ้น แก้ไขปัญหาดับทุกข์ได้ดียิ่งขึ้นตามล าดับ
จนถึงที่สุด และเป็นกระบวนวิธีการการศึกษาใน
การที่เราจะท าตัวให้พ้นจากอ านาจของตัณหา 
มานะ ทิฐิ (อยากได้ อยากใหญ่ ใจแคบ) (พระ
ธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต), ๒๕๓๘: ๓๑) หลัก
ไตรสิกขานั้น ประกอบด้วย 

๑) อธิสีลสิกขา คือ การศึกษาด้าน
ห รื อ ขั้ น ที่ ฝึ ก ป รื อ ใ ห้ เ กิ ด มี สั ม ม า ว า จ า 
สัมมากัมมันตะ และสัมมาอาชีวะ เจริญงอกงาม
ขึ้น จนบุคคลมีความพร้อมทางความประพฤติ 
วินัย และความสัมพันธ์ทางสังคมถึงมาตรฐาน
ของอารยชน เป็นพ้ืนฐานแก่การสร้างเสริม
คุณภาพจิตได้ด ี

๒) อธิจิตตสิกขา คือ การศึกษาด้าน
หรือขั้นตอนที่ฝึกปรือให้เกิดมี สัมมาวายามะ 
สัมมาสติ และสัมมาสมาธิ เจริญงอกงามขึ้น จน
บุคคลมีความพร้อมทางคุณธรรม มีคุณภาพจิต 
สมรรถภาพจิต และสุขภาพจิต เป็นพ้ืนฐานแห่ง
การพัฒนาปัญญาได้ดี 

๓) อธิปัญญาสิกขา คือ การศึกษา
ด้านหรือขั้นตอนที่ฝึกปรือให้เกิดมี สัมมาทิฏฐิ 
และสัมมาสังกัปปะ เจริญงอกงามขึ้นจนบุคคลมี
ความพร้อมทางปัญญาถึงมาตรฐานของอารยชน 
สามารถด ารงชีวิตอยู่ด้วยปัญญา มีจิตใจผ่องใส 
เบิกบาน ไร้ทุกข์ หลุดพ้นจากความยึดติดถือมั่น



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๖๖ –   ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๕๙ 

 
ต่างๆ เป็นอิสรเสรีด้วยปัญญาอย่างแท้จริง (พระ
ธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต), ก. ๒๕๔๓: ๗-๘) 

 
การปฏิรูปการศึกษาโดยอาศัยแนวคิดทาง
การศึกษาของพระพรหมคุณาภรณ์  (ป. อ. 
ปยุตฺโต) 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ.    ปยุตฺ
โต) ได้กล่าวถึงการปฏิรูปการศึกษาไว้ว่า ค าว่า 
“ปฏิรูป” นั้นมีความหมาย ๒ อย่าง คือ ๑) ท าให้
กลับเข้ารูปเดิม ปรับรูป หรือปรับให้เข้าที่ คือ
อาจจะเกิดความเคลื่อนคลาดออกไป ก็ท าให้
เ ข้ า รู ป เ ดิ มที่ ถู กต้ อ ง  ๒ )  ท า ให้ เ หมาะสม 
หมายความว่า ปรับแก้ให้ เหมาะกับสภาพที่
เป็นอยู่ เพ่ือให้ได้ผลดีตามวัตถุประสงค์ ดังนั้น 
การปฏิรูปการศึกษาจึงอาจจะมีความหมายได้ทั้ง 
๒ อย่าง คือในบางกรณีก็เป็นความหมายแรก 
บางกรณีก็เป็นความหมายที่ ๒ (พระธรรมปิฎก 
(ป. อ. ปยุตฺโต), ข. ๒๕๔๑: ๒) ในการที่จะให้เป็น
สังคมแห่งการเรียนรู้ ให้มีการเรียนรู้ตลอดชีวิต 
หรือการศึกษาตลอดชีวิต การปฏิรูปการศึกษาก็
กลับไปเป็นการปฏิรูปที่ใช้ในความหมายแรก คือ 
กลับเข้ารูปเดิม กลับเข้าที่เดิม เพราะว่าเมื่อเป็น
สังคมแห่งการเรียนรู้และสร้างบุคคลแห่งการ
เรียนรู้ ได้สร้างศัพท์ใหม่ขึ้น แต่ที่จริงบุคคลแห่ง
การเรียนรู้ก็คือนักเรียนเป็นศัพท์ที่ เก่าที่ สุด 
นักเรียน หรือนักศึกษา ก็คือ ผู้ที่เอาจริงเอาจังใน
การเรียน เรียนเป็นภาษาไทย ศึกษาเป็นภาษา
สันสกฤต ถ้าเป็นค าบาลีก็เป็นสิกขาซึ่งแปลว่า 
เรียนรู้ ดังนั้น ในการปรับให้กลับเข้าสู่รูปเดิม ก็
คือ หลักพระพุทธศาสนาได้กล่าวเรื่องนี้ชัดเจนว่า 
มนุษย์เป็นสัตว์ที่ฝึกได้และต้องฝึก ที่ว่าฝึกก็คือ 
เรียนรู้ ฝึกหัด พัฒนา กล่าวคือ พระพุทธศาสนา
นั้นเป็นศาสนาแห่งการเรียนรู้ (พระธรรมปิฎก 
(ป. อ. ปยุตฺโต), ข. ๒๕๔๑: ๑๐) การศึกษา
พระพุทธศาสนาเป็นเรื่องส าคัญมากส าหรับคน
ไทย กล่าวคือ พระพุทธศาสนาเป็นเรื่องส าคัญที่

คนไทยจะต้องรู้ และควรศึกษาพระพุทธศาสนา
ใ น ด้ า น ต่ า ง ๆ  ใ ห้ ค ร บ ถ้ ว น  ดั ง นี้  ๑ ) 
พระพุทธศาสนาในฐานะที่เป็นสถาบันสังคมที่
ใ ห ญ่ แ ล ะส า คั ญ ม า ก ใน ปร ะ เท ศ ไท ย  ๒ ) 
พระพุทธศาสนาในฐานะที่เป็นสภาพแวดล้อม
ทางสังคมที่แผ่กว้างครอบคลุมสังคมไทย ๓) 
พระพุทธศาสนาในฐานะที่เป็นเนื้อหาสาระส่วน
ส าคัญและเป็นรากฐานของวัฒนธรรมไทย ๔) 
พระพุทธศาสนาในฐานะที่เป็นเอกลักษณ์ และ
เป็นมรดกของชนชาติไทย ๕) พระพุทธศาสนาใน
ฐานะที่เป็นศาสนาซึ่งคนไทยส่วนใหญ่นับถือ 
แ ล ะ เ ป็ น ศ า ส น า ป ร ะ จ า ช า ติ ไ ท ย  ๖ ) 
พระพุทธศาสนาในฐานะที่เป็นหลักค าสอนและ
ระบบจริยธรรมส าหรับพัฒนาชีวิตและสังคม ๗) 
พระพุทธศาสนาในฐานะที่ เป็นวิชาการ ซึ่ ง
เสริมสร้างความเจริญก้าวหน้าทางปัญญาให้แก่
สังคมมนุษย์ และ ๘) พระพุทธศาสนาในฐานะที่
เป็นแหล่งหนึ่งแห่งอารยธรรมของมนุษย์ชาติ 
(พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต), ค. ๒๕๔๑: 
๑๐๓-๑๐๔) 

การศึกษาเป็นเรื่องใหญ่ที่จะปฏิรูป 
แต่ยั ง ไม่ เข้ า ใจ เรื่ องความสัมพันธ์ ระหว่ า ง
การศึกษากับศาสนา และการมองศาสนาใน
ความหมายของการศึกษา ถ้าอย่างนี้ การปฏิรูป
การศึกษาก็จะไม่ไปไหน คือจะได้แต่ตามฝรั่งและ
ปรับไปตามฝรั่งกันต่อไป โดยไม่มีอะไรเป็นของ
สังคมไทยที่จะเข้ากันได้กับสภาพของสังคมไทยที่
แท้จริ ง  เพราะการจัดการศึกษาตามแบบ
สมัยใหม่ที่จัดกันนั้น  ได้มองศาสนาแยกกับ
การศึกษา และมีความหมายแคบและเพ้ียนไป 
กลายเป็นแค่ความรู้ ข้อมูลและการที่จะได้
เครื่องมือท ามาหากิน ส่วนความหมายของ
การศึกษาที่แท้เหลือแค่เป็นเงา และไม่ค่อยเอาใจ
ใส่กัน กล่าวคือ การพัฒนาความเป็นมนุษย์ ท า
ให้คนมีความเป็นอยู่ดีงามขึ้น มีพฤติกรรม จิตใจ 
และปัญญา ที่จะสร้างสรรค์ชีวิตและสังคมให้



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๖๗ –   ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๕๙ 

 
ประเสริฐ (เป็นอารยะ) มีสันติสุข ในสมัยอดีตนั้น 
เหตุผลในการตั้งกระทรวงธรรมการของในหลวง
รัชกาลที่ ๕ ก็คือ ต้องการให้ศาสนามาเอ้ือต่อ
การศึกษา หรือมองการศึกษากับศาสนาเป็นเรื่อง
เดียวกัน มุ่งหวังว่าศาสนาจะช่วยให้การศึกษาได้
พัฒนาสร้างสรรค์พัฒนามนุษย์ที่ดีมีคุณภาพ เป็น
คนดีของสังคม มีวิถีชีวิตที่ดีงามได้แท้จริง จึงตั้ง
เป็นกระทรวงธรรมการขึ้น ให้ธรรมเป็นหลักใหญ่ 
ดังนั้น เมื่อมีการฟื้นฟูปฏิรูปจะมีความสามารถแค่
ไหนที่จะท าให้การศึกษาและศาสนามาเอ้ือต่อกัน
ได้ อันนี้ถือว่าเป็นเรื่องที่ส าคัญมาก (พระธรรม
ปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต), ๒๕๔๔: ๒๐๔-๒๐๗) 

การจัดการศึกษาพระพุทธศาสนา
เป็นสิ่งส าคัญและเป็นการเรียนรู้สิ่งที่คนที่อยู่ใน
สังคมไทยควรจะต้องรู้ในฐานะที่เป็นการรู้จัก
เรื่องราวของประเทศของตน หรือสิ่งที่มีอยู่ทั่วไป
ในสังคมของตน เป็นสิ่งที่พลเมืองส่วนใหญ่นับถือ
อยู่ เมื่อพุทธศาสนิกชนเป็นส่วนใหญ่ ควรจะท า
อย่างไรให้คนส่วนใหญ่นั้นประพฤติดีปฏิบัติชอบ 
มีคุณสมบัติที่ เป็นประโยชน์แก่ประเทศชาติ 
สังคม และให้คนไทยส่วนใหญ่นั้นได้ประโยชน์
จากพระพุทธศาสนาที่เขานับถือ ให้ได้สมจริง
ตามวัตถุประสงค์ที่ควรจะเป็น หรือว่าให้พระ
ศาสนาอ านวยประโยชน์สุขให้แก่ประชาชนได้
ตามวัตถุประสงค์ ก็ต้องจัดต้องท าให้ได้ผลอย่าง
นั้ น  ก า ร ส อน พุ ท ธศ า สน า ใน เ มื อ ง ไท ย มี
วัตถุประสงค์ คือ สอนเพ่ืออบรมคนให้เป็นคนดี 
และสอนในฐานะที่เขาเป็นพุทธศาสนิกชน ให้
รู้จักพระพุทธศาสนาที่เขานับถืออยู่แล้ว แต่ใน
ปั จ จุ บั น มี ปั ญ ห า  คื อ  จ ะ ท า อ ย่ า ง ไ ร ใ ห้
พุทธศาสนิกชนได้รู้จักศาสนาที่ตนนับถือและ
ปฏิบัติได้ถูกต้อง ไม่ใช่ปล่อยให้นับถือแล้วไม่รู้
เรื่องรู้ราวซึ่งจะท าให้สูญเสียประโยชน์ที่พึงได้ ทั้ง
แก่ตัวของเขาเองและของสังคมประเทศชาติ นี่
คือเหตุผลส าคัญที่เราต้องสอนพุทธศาสนาใน
ภาวะอย่างนี้ ถ้าโรงเรียนไม่สอนพระพุทธศาสนา

จึงเป็นเรื่องแปลกประหลาด ด้วยเหตุนี้ จึงเป็น
ความรับผิดชอบของการศึกษาที่จะต้องจัดให้คน
ไทยได้เรียนรู้พระพุทธศาสนา ถ้าคนไทยไม่รู้จัก
พระพุทธศาสนาทั้งในด้านเนื้อหาและสถาบัน ก็
คงจะต้องถือว่าเป็นความบกพร่องของการศึกษา
ของชาติ (พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต), ก. 
๒๕๓๙: ๗)เพราะสังคมไทยเป็นสังคมที่มีลักษณะ
พิเศษ ซึ่ ง ไม่ เหมือนกับสังคมที่ พัฒนา การ
แก้ปัญหาของสังคมไทยนั้นจะไปเอาอย่ าง
ประเทศที่พัฒนาแล้ว เช่น อเมริกา ไม่ได้ เพราะ
สังคมไทยมีลักษณะเฉพาะของตนเอง ที่เป็น
สังคมซึ่งคล้ายกับว่ามีทั้งยุคเกษตรกรรม ยุค
อุตสาหกรรม และยุคข่าวสารข้อมูลอยู่ด้วยกัน มี
ความซับซ้อนเป็นอย่างยิ่ง  เราจะต้องมีความ
เข้าใจในปัญหาและเหตุปัจจัยต่างๆ เหล่านี้ให้
ถูกต้อง (พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต), ค. 
๒๕๓๙: ๒๔-๒๕) ถ้าการศึกษาจะท าหน้าที่ใน
การพัฒนาคนไทย ให้พร้อมที่จะร่วมแก้ไขปัญหา 
และร่วมสร้างสรรค์พัฒนาสังคมไทย เพ่ือให้
สังคมไทยสามารถพัฒนาตนขึ้นไปจนเป็นผู้น าใน
ประชาคมโลกได้ การศึกษาจะต้องจับหลักของ
ตนเองให้ได้ พร้อมกับที่ศึกษาผู้อ่ืนอย่างรู้เท่าทัน 
จะต้องรู้เข้าใจสภาพทั้งของตนและของผู้อ่ืนใน
ปัจจุบัน  โดยหยั่งรู้ลึกลงไปตลอดถึงเหตุปัจจัย
ทั้งหลายในอดีตที่ท าให้มาเป็นอย่างนั้น เพ่ือให้
สามารถโยงขึ้นมาสู่การคิดวางแผนส าหรับ
อนาคตอย่างได้ผลดีกล่าวคือ การศึกษาจะต้อง
กล้าเผชิญหน้าความจริง ถ้าพระพุทธศาสนาเป็น
องค์ประกอบส าคัญ อยู่ในกระบวนการสืบทอด
ต่อเนื่องของสังคมไทยหลายประการ การศึกษา
จะต้ อ งจั ดด า เนิ นการ ให้ คน ไทย ได้ ศึ กษา
พระพุทธศาสนาทั้งในแง่ที่เป็นองค์ความรู้ และ
ในแง่ที่เป็นเครื่องมือพัฒนาชีวิตและสังคม (พระ
ธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต), ค. ๒๕๔๑: ๓๘-๓๙) 

การปฏิ รู ปการศึกษา โดยอาศั ย
แนวคิดทางการศึกษาของพระพรหมคุณาภรณ์ 



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๖๘ –   ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๕๙ 

 
(ป. อ. ปยุตฺโต) เป็นการปฏิรูปการการศึกษา ที่
เรียกว่า “การศึกษาวิถีพุทธ” อันเป็นการจัด
การศึกษาที่เหมาะสมส าหรับสังคมไทย เพราะ
เป็นการบูรณาการหลักพระพุทธศาสนาให้
สังคมไทยที่มีพุทธศาสนิกชนได้ศึกษาและเรียนรู้
ในฐานะที่ตนเองเป็นพุทธศาสนิกชน และเป็น
การบูรณาการพุทธศาสนาเข้ากับชีวิตที่เป็นจริง 
โดยอาศัยกระบวนการจัดการศึกษาตามหลัก
ไตรสิกขาเป็นหลักส าคัญ ดังนี้ 

๑. การศึกษาแนวพุทธ จะเรียกว่า 
พอดี เป็นสายกลาง  (ไม่สุดโต่ง) ตรงตามและ
สอดคล้องกับธรรมชาติ (แต่ไม่ใช่ปล่อยตาม
ธรรมชาติ) เป็นระบบ ครอบคลุม (ไม่ยึดติดเพียง
บางแง่บางด้าน) ก้าวหน้า (ไม่หยุดหรือนิ่งเฉย ไม่
ละเลยประมาทในการพัฒนา) ก็ได้ทั้งนั้น (พระ
พรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), ๒๕๕๒: ๒๕๓-
๒๕๔) การศึกษาแนวพุทธนี้ มองได้ ๒ ระดับ 
ได้แก่ ๑) ข้อปรารภที่เด่น คือ การที่มองเห็นว่า 
คนไทยที่เป็นชาวพุทธ เช่น  เด็กนักเรียนที่ชื่อว่า
ชาวพุทธ มีชื่ออย่างนั้น แต่ไม่รู้ เรื่อง
พระพุทธศาสนา และประพฤติปฏิบัติตนไม่สม
กับความเป็นชาวพุทธ ท าอย่างไรจะให้เด็ก
นักเรียนเหล่านี้ได้เรียนรู้เรื่องพระพุทธศาสนา 
และประพฤติตนเป็นชาวพุทธที่ดี หรือสมกับ
ความเป็นชาวพุทธได้ ๒) การมองกว้างออกไป 
คือ โรงเรียนแนวพุทธเป็นเรื่องของการจัด
การศึกษาแนวพุทธ ซึ่งหมายถึง ตัวแนวคิดหรือ
หลักการในการจัดการศึกษาที่สัมพันธ์กับการ
มองชีวิตมนุษย์และธรรมชาติทั้งหมด เป็นการพูด
ถึงตัวหลักการ เหมือนกับเราพูดถึงการจัด
การศึกษาตามแนวคิดของจอห์น ดิวอ้ี หรือเปส
ตาลอซซี หรือรุสโซ เป็นการพูดตามหลักการ
วิชาการที่ใครเป็นผู้แสดงหลักการ (พระพรหม
คุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), ๒๕๕๑: ๑๒๑-๑๒๓) 

๒. กระบวนการของการศึกษาวิถี
พุทธนั้นเพ่ือท าลายอวิชชา-ตัณหา และ

เสริมสร้างปัญญา-กรุณา แบ่งออกเป็น ๒ 
ขั้นตอนที่ส าคัญ ได้แก่ 

๒.๑ ตัวการศึกษาที่แท้ คือ มีมรรคมี
องค์ ๘ หรือไตรสิกขา เป็นส่วนที่อยู่ในตัวบุคคล 
เกิดขึ้นที่ตัวบุคคลเอง การศึกษาเริ่มขึ้นเมื่อเกิด
สัมมาทิฏฐิ คือตัวปัญญาที่แท้เบื้องต้น 

๒.๒ ตัวประกอบของการศึกษา คือ 
เครื่องเหนี่ยวน าชักจูงให้การศึกษาเกิดขึ้นแก่
บุคคล เป็นส่วนบุพภาคแห่งการศึกษา และสิ่งที่
เกื้อหนุนประคับประคองการศึกษา ค ากล่าวว่า 
“การให้การศึกษา” ก็รวมอยู่ในความหมายของ
ข้อนี้ ตัวประกอบของการศึกษามี ๒ ประการ คือ 
ปัจจัยภายนอกและปัจจัยภายใน ได้แก่ ๑) ตัว
ประกอบภายนอก คือ ปรโตโฆสะ คือ เครื่องชัก
จูงจากภายนอกฝ่ายที่ดี  โดยเฉพาะคือ 
กัลยาณมิตรทั้งผู้ที่เสวนาคบหาใกล้ชิด และที่
นิยมนับถือ หมายถึง สิ่งแวดล้อมทางสังคม เช่น 
บิดามารดา ครูอาจารย์ เพ่ือน สื่อมวลชนที่ดี 
เป็นต้น และ ๒) ตัวประกอบภายใน ได้แก่ 
โยนิโสมนสิการ คือ ความรู้จักคิด หรือคิดถูกวิธี 
หมายถึง คิดเป็น คิดแยกแยะวิเคราะห์ ให้เห็น
ตามสภาวะของสิ่งนั้นๆ สืบสาวหาเหตุผล ตั้งแต่
ต้นจนตลอด เป็นต้น (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. 
อ. ปยุตฺโต), ๒๕๕๖: ๒๔-๒๕) 

๓. การจัดการศึกษาวิถีพุทธตามหลัก
ไตรสิกขานั้น แบ่งเป็น ๒ ระดับ ได้แก่ 

ก. ระดับจุลภาค หรือระดับวงจรเล็ก 
คือ การจัดการศึกษาตามไตรสิกขา ควรมีและ
เป็นไปในทุกกิจกรรม ในทุกพฤติกรรม กล่าวคือ 
การใช้ไตรสิกขาได้ครบในการด าเนินชีวิต เป็น
การศึกษาในทุกขณะ อันเป็นระบบการศึกษาที่
แท้จริง ซึ่งในท่ีสุดจะพัฒนาคนไปให้ถึงความหลุด
พ้น เป็นอิสระ ให้คนมีชีวิตจิตใจและปัญญาเป็น
อิสระ โดยให้พ่อแม่หัดให้คิดในบ้าน หรือครูหัด
ให้คิดในโรงเรียน ด้วยการพิจารณาพร้อมกันว่า 
๑) กิจกรรมที่เราจะท านี้ จะก่อความเดือดร้อน



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๖๙ –   ปีที่ ๓ ฉบบัที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๕๙ 

 
เบียดเบียนแก่ผู้อ่ืนหรือแก่สังคม หรือเป็นไปเพ่ือ
ช่วยเหลือเกื้อกูลกันสร้างสรรค์อันเป็นสิ่งดี เป็น
กิจกรรมในทางสร้างสรรค์หรือท าลาย จัดเป็น
ด้านศีล ๒) กิจกรรมที่เราท านี้ เราท าด้วยสภาพ
จิตใจของเราเป็นอย่างไร เราท าด้วยความรู้สึก
เป็นสุข เบิกบาน ผ่องใส มีความตั้งใจหรือมี
แรงจูงใจที่ดี อยากจะช่วยเหลือ อยากจะท าให้
เป็นประโยชน์ หรือเพียงแต่เห็นแก่ตัว อยากจะ
ได้เพ่ือตัวเอง หรือโกรธเคือง อยากจะแกล้งหรือ
ท าลายใคร สภาพจิตของเราเป็นอย่างไร ถ้า
สภาพจิตใจดี มีแรงจูงใจที่ดี เป็นฉันทะ ใฝ่รู้ใฝ่
สร้างสรรค์ หรือประกอบด้วยเมตตา กรุณา เป็น
ต้น จัดเป็นด้านจิตหรือด้านสมาธิ ๓) กิจกรรมที่
เราท านี้ เรามีปัญญารู้เข้าใจสิ่งที่จะท าชัดเจนไหม 
มีเหตุผลในการที่จะท า และมองเห็นผลที่จะ
ติดตามมาจากการกระท าแค่ไหน ตลอดจนใช้
ปัญญาในการกระท า เพ่ือให้กิจกรรมนี้ส าเร็จผล
ด้วยดี ท าไปแล้วจะเกิดผลดีหรือผลเสียตามมา
อย่างไร จัดเป็นด้านปัญญา  

สรุปคือ ด้านศีลก็ไม่เบียดเบียนใคร 
เกื้อกูลสร้างสรรค์ ด้านจิตใจเราก็มีเจตนาดี มี
แรงจูงใจดี ผ่องใสเบิกบาน ไม่ขุ่นมัว แล้วด้าน
ปัญญาเราก็มีความรู้เข้าใจเหตุผล มองเห็น
จุดมุ่งหมายในการกระท า ชัดเจน พร้อมแล้วก็ท า
ได้ เมื่ออยู่บ้านและโรงเรียน เวลามีกิจกรรมอะไร
ที่ส าคัญ พ่อแม่และครูก็ให้พิจารณาทั้ง ๓ ด้านนี้ 
ในทุกกิจกรรม เพราะว่าศีล สมาธิ ปัญญา 
ท างานร่วมกัน การด าเนินชีวิตก็จะเป็นการศึกษา 
และเป็นจริยธรรมตลอดเวลา 

ข. ระดับมหัพภาค หรือระดับวงจร
ใหญ่ คือ การศึกษาพัฒนาคนเป็นขั้นตอนจาก
หยาบไปหาละเอียด แยกการฝึกคนหรือจัดแยก
การศึกษาเป็นระดับ เริ่มจากศีลขึ้นไปหาสมาธิ
แล้วก็ไปจบที่ปัญญา การมองแบบมหัพภาคนั้น 
ในขนาดใหญ่ที่สุดอาจเอาไปใช้มองการพัฒนา
มนุษย์ทั้งสังคมก็ได้ คือเป็นวงจรใหญ่ที่เป็น

วงรอบครอบทั้งสังคม ซึ่งเวียนซ้อนเรียวขึ้นไป
เป็นรูปพระเจดีย์ โดยเริ่มจากคนส่วนใหญ่ที่อาศัย
ศีลเพียงในขั้นระเบียบวินัยควบคุมพฤติกรรมไว้
เป็นฐานรองรับ จากนั้นก็เรียวเล็กลงไปเป็นหมู่
คนที่มีการพัฒนาในขั้นจิตใจมากขึ้นๆ จนขึ้นไป
ถึงยอดที่เล็กลงๆ คือ คนที่ได้พัฒนามีปัญญา
อย่างสูง จนถึงสูงสุด (พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺ
โต), ก. ๒๕๔๖: ๒๗-๒๘) 

 
บทสรุป 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต) 
เ ป็ น พ ร ะ เ ถ ร ะ ผู้ เ ป็ น นั ก ป ร า ช ญ์ แ ห่ ง ยุ ค
รัตนโกสินทร์ เป็นพระเถระผู้แตกฉานทั้งศาสตร์
ในพระพุทธศาสนาและศาสตร์สมัยใหม่ และเป็น
พระเถระผู้ที่นักวิชาการในสังคมไทยได้ให้การ
ยอมรับแนวคิดด้านการศึกษาซึ่งเป็นแม่แบบใน
การพัฒนาทฤษฎีทางการศึกษาไทยหลาย
ประการ โดยเฉพาะแนวคิดการปฏิรูปการศึกษา
ที่เรียกว่า การศึกษาวิถีพุทธ อันเป็นการปฏิรูป
การศึกษาตามแนวคิดทางการศึกษาของพระ
พรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต) ประกอบด้วย 

๑. กระบวนการของการศึกษาวิถี
พุทธ เพ่ือท าลายอวิชชา-ตัณหา และเสริมสร้าง
ปัญญา-กรุณา ประกอบด้วย ๑) ตัวการศึกษาที่
แท้ คือ มรรคมีองค์ ๘ หรือไตรสิกขา ๒) ตัว
ประกอบของการศึกษา คือ เครื่องเหนี่ยวน าชัก
จูงให้การศึกษาเกิดขึ้นแก่บุคคล เป็นส่วนบุพภาค
แห่งการศึกษา และสิ่งที่เกื้อหนุนประคับประคอง
การศึกษามี ๒ ประการ ได้แก่ ๑) ตัวประกอบ
ภายนอก ได้แก่ ปรโตโฆสะคือกัลยาณมิตร และ 
๒) ตัวประกอบภายใน ได้แก่ โยนิโสมนสิการ  

๒. การจัดการศึกษาวิถีพุทธตามหลัก
ไตรสิกขานั้น แบ่งเป็น ๒ ระดับ ได้แก่ ๑) ระดับ
จุลภาค คือ การจัดการศึกษาตามไตรสิกขาที่ควร
มีและเป็นไปในทุกกิจกรรม หรือในทุกพฤติกรรม
ในการด าเนินชีวิต เป็นการศึกษาในทุกขณะ ด้วย



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๗๐ –   ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๕๙ 

 
การให้พ่อแม่ฝึกหัดให้คิดในบ้าน หรือครูฝึกหัดให้
คิดในโรงเรียน ๒) ระดับมหัพภาค คือ การ
จัดการศึกษาตามไตรสิกขาที่ เป็นการศึกษา
พัฒนาคนเป็นขั้นตอน อันเป็นการพัฒนามนุษย์
ทั้งสังคม คือ เป็นวงจรใหญ่ที่เป็นวงรอบครอบทั้ง
สังคม เริ่มจากการพัฒนาด้านศีลด้วยการพัฒนา
คนเป็นจ านวนมาก แล้วพัฒนาด้านสมาธิด้วย
การพัฒนาคนที่มีจ านวนลดลงตามระดับความ
ยาก สุดท้ายพัฒนาด้านปัญญาที่เป็นการพัฒนา
คนข้ันสูงสุด 

การศึกษาวิถีพุทธ จึงเป็นแนวคิดการ
ปฏิรูปการศึกษาที่บูรณาการพระพุทธศาสนาเข้า
กับกระบวนการจัดการศึกษา โดยได้มีผู้น า

แนวคิดการศึกษาวิถีพุทธนี้ไปด าเนินการบริหาร
จัดการศึกษาในสถานการศึกษาในสังคมไทย เช่น 
โรงเรียนรุ่งอรุณ โรงเรียนทอสี โรงเรียนสยาม
สามไตร ดังนั้น การศึกษาวิถีพุทธ นับได้ว่า เป็น
การศึกษาที่เน้นการพัฒนาตนเองให้เป็นมนุษย์ที่
สมบูรณ์ทั้งด้านความรู้และความประพฤติ และ
เป็ นการจั ดการศึกษาที่ เ หมาะสมส าหรั บ
สังคมไทยในฐานะที่พระพุทธศาสนาด ารงอยู่คู่กับ
สังคมไทยมายาวนาน ในฐานะที่เป็นรากฐานที่
ส าคัญอย่างยิ่งของสังคมไทย และในฐานะที่
พลเมืองส่วนใหญ่ที่เป็นพุทธศาสนิกชนนั้นสมควร
ได้ประโยชน์จากพระพุทธศาสนาที่ตนนับถือ

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



         วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ             - ๗๑ –   ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๑ มกราคม-เมษายน ๒๕๕๙ 

 

บรรณานุกรม 
พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). หลักการศึกษาในพระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย, ๒๕๓๑. 
พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต). การศึกษาเพื่อสันติภาพ. พิมพ์ครั้งที่ ๒. กรุงเทพฯ: สหธรรมิก, 

๒๕๓๘. 
ธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต). ก. การศึกษากับการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์. กรุงเทพฯ: การศาสนา, 

๒๕๓๙. 
_________. ข. พุทธธรรมกับปรัชญาการศึกษาไทยในยุคโลกาภิวัตน์. นนทบุรี : SR Printing, 

๒๕๓๙. 
_________. ค. ศาสนาและเยาวชน. พิมพ์ครั้งที่ ๓. กรุงเทพฯ: สหธรรมิก, ๒๕๓๙. 
_________. ก. การศึกษา เครื่องมือพัฒนาที่ยังต้องพัฒนา. พิมพ์ครั้งที่ ๒. กรุงเทพฯ: สหธรรมิก, 

๒๕๔๑. 
_________. ข. แง่คิดข้อสังเกต เกี่ยวกับการปฏิรูปการศึกษา. กรุงเทพฯ: คุรุสภาลาดพร้าว, 

๒๕๔๑. 
_________. ค. ทางสายอิสรภาพของการศึกษาไทย. พิมพ์ครั้งที่ ๒. กรุงเทพฯ: สหธรรมิก, ๒๕๔๑. 
_________. ก. ความคิด แหล่งส าคัญของการศึกษา. พิมพ์ครั้งที่ ๒. กรุงเทพฯ: สหธรรมิก, ๒๕๔๓. 
_________. ข. ถึงเวลา มารื้อปรับระบบพัฒนาคนกันใหม่. พิมพ์ครั้งที่ ๕. กรุงเทพฯ: มูลนิธิพุทธ

ธรรม, ๒๕๔๓. 
_________. สารัตถธรรม. กรุงเทพฯ: สหธรรมิก, ๒๕๔๔. 
_________. ก. พัฒนาการแบบองค์รวมของเด็กไทย. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา, ๒๕๔๖. 
_________. ข. รุ่งอรุณของการศึกษา เบิกฟ้าแห่งการพัฒนาที่ยั่งยืน. พิมพ์ครั้งที่ ๒. กรุงเทพฯ: 

พิมพ์สวย, ๒๕๔๖. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต). รู้หลักก่อนแล้วศึกษาและสอนให้ได้ผล. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา, 

๒๕๕๑. 
_________. สยามสามไตร. กรุงเทพฯ: พิมพ์สวย, ๒๕๕๒. 
_________. การเสริมสร้างคุณลักษณะเด็กไทย. กรุงเทพฯ: ศูนย์สื่อและสิ่งพิมพ์แก้วเจ้าจอม 

มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา, ๒๕๕๔. 
_________. ปรัชญาการศึกษาของไทย ภาคพุทธธรรม : แกนน าการศึกษา (ภาคต้นของหนังสือ 

ปรัชญาการศึกษาของไทย). กรุงเทพฯ: ผลิธัมม์, ๒๕๕๖. 
ไพฑูรย์ สินลารัตน์ และคณะ. วิกฤติการศึกษา : ทางออกที่รอการแก้ไข. พิมพ์ครั้งที่ ๒. กรุงเทพฯ : 

แห่งจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย, ๒๕๕๖. 
รุ่ง แก้วแดง. ปฏิวัติการศึกษาไทย. พิมพ์ครั้งที่ ๖. กรุงเทพฯ : พิฆเณศพริ้นติ้งเซ็นเตอร์, ๒๕๔๒. 
วิชิตวงศ์ ณ ป้อมเพชร. ปฏิรูปการศึกษา แนวคิด และข้อเสนอแนะ. กรุงเทพฯ : วศิระ, ๒๕๕๓. 
ส านักงานคณะกรรมการการศึกษาแห่งชาติ. พระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. ๒๕๔๒ และที่

แก้ไขเพิ่มเติม (ฉบับท่ี ๒) พ.ศ. ๒๕๔๕. กรุงเทพฯ : พริกหวานกราฟฟิค, ๒๕๔๖. 


