
  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๓๔ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

พุทธวิธีการรักษาโรคด้วยโพชฌงค์ :  
ผลแห่งการปฏิบัติหรือมหัศจรรย์แห่งมนต์คาถา 

Buddhist Therapy of Bojjhanga:  
Results of operations or magical spells 

ศิริพร  ทัศนศรี๑ 
 

บทคัดย่อ 
ในพระพุทธศาสนา กล่าวถึงการมีสุขภาพดีก็คือการไม่มีโรคทั้งทางกาย และทางใจ ถ้า

มนุษย์ไม่มีสุขภาพดี จะไม่สามารถปฏิบัติบทบาทของตนเองได้อย่างสมบูรณ์  รวมทั้งสามารถปฏิบัติ
พันธะทางศีลธรรมของตนได้โดยไม่เสีย  แต่อย่างไรก็ตามความเจ็บป่วยถือเป็นมรดกกรรมอย่างหนึ่งที่
มนุษย์ทุกคนจะต้องประสบพบเจออย่างหลีกเลี่ยงได้ยาก จะแตกต่างก็เพียงจะช้าหรือเร็ว จะมากหรือ
น้อยเท่านั้น การรักษาโรคด้วยโพชฌงค์นั้นจะเป็นผลของการปฏิบัติธรรมขั้นสูง ซึ่งเป็นการรักษาโรค
อย่างถาวร ดังที่พระพุทธองค์ได้ตรัสความหมายไว้ว่า ความไม่มีโรคในพระพุทธศาสนานั้น ก็คือ การ
นิพพาน อันเป็นการแก้โรคทางใจ ได้แก่ เจตสิกทุกข์ ได้อย่างเด็ดขาด หรือยังทรงหมายถึงโรคทั่วๆ ไป
คือโรคทางกาย คือ กายิกทุกข์ก็สามารถรักษาได้ด้วยการปฏิบัติตามหลักโพชฌงค์ ๗ ประการ  อีก
อย่างหนึ่งการหายจากโรคหากไม่ได้เกิดจากผลของปฏิบัติแล้ว  เป็นไปได้หรือไม่ว่าเกิดด้วยความ
มหัศจรรย์แห่งมนต์ หรือคาถาที่เรียกว่าโพชฌังคปริตร อย่างไรก็ตาม สิ่งส าคัญที่สุดในเรื่องสุขภาพก็
คือ การใช้ความเป็นผู้มีสุขภาพดีเป็นเครื่องมือในการฝึกหัดขัดเกลาตนเองให้สามารถบรรลุธรรม
ในทางพระพุทธศาสนาได้ 
ค าส าคัญ : พุทธวิธี, การรักษาโรค, โพชฌงค์. 
 

Abstract 
In Buddhism, the wealthy health means to be free from physical and 

mental illness. With unhealthy health, a man cannot perform his own duty perfectly 
nor follow his moral commitment. However, the illness is a karmic heritage that 
human beings are faced inevitably. The difference is slow or fast and more or less. 
The therapy with Bojjhanga is the result of advanced practice. This is a permanent 
cure as the Buddha said that illness-free was to attain Nibbana which permanently 
cured mental suffering or pain. This also refers to common illness or physical pain. If 
the heal does not come from the practice, whether it is the result of spell power in 
Bojjhangaparitta.  The most important is using a good health as a tool to train one’s 
self to realize the truths in Buddhism. 
Keywords: Buddhist method, Therapy, Bojjhanga 
                                                           

๑นิสิตหลักสตูรพุทธศาสตรดุษฎีบณัฑิต มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๓๕ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

บทน า 
ในยุ ค โ ลกาภิ วั ตน์ ที่ ค ว าม เจ ริญ

ทางด้านวัตถุได้รุดหน้าไปไกลและรวดเร็วมาก 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งด้านเทคโนโลยีที่คอยบ าเรอ
ความสุขทั้งทางตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ 
เพ่ิมขึ้นเรื่อยๆ  ดูไปแล้วคนในยุคปัจจุบันน่าจะมี
ความสุข  และความสบายมากกว่าแต่ก่อน   แต่
ตรงกันข้ามกลับมีคนเป็นจ านวนไม่น้อยที่ต้อง
เผชิญกับความทุกข์ ใจในรูปแบบต่างๆ เช่น 
ความเครียด ความวิตกกังวล ความเบื่อหน่าย 
ความท้อแท้ ความคับข้องใจ เป็นต้น ท าให้
สุขภาพกาย และสุขภาพจิตอ่อนแอ ทรุดโทรม
หรือแปรปรวนจนเกิดเป็นโรคต่างๆ ได้ง่าย  สิ่งที่
น่าสนใจก็คือเมื่อเป็นเช่นนี้แล้วพระพุทธศาสนา
จะมีทางออกต่อประเด็นปัญหาสุขภาพอย่างไร  
ข้ อ มู ล พ้ื น ฐ า น เ บื้ อ ง ต้ น ไ ด้ ชี้ ใ ห้ เ ห็ น ว่ า ใ น
พระพุทธศาสนา ให้ความส าคัญกับสุขภาพอย่าง
ยิ่ง  ดังพุทธพจน์ที่ว่า “ความไม่มีโรคเป็นลาภอัน
ประเสริฐ”  (อาโรคฺยปรมา ลาภา)๑  ใน
พระพุทธศาสนา กล่าวถึงการมีสุขภาพดีก็คือการ
ไม่มีโรคทั้งทางกาย และทางใจ   ถ้ามนุษย์ไม่มี
สุขภาพดี จะไม่สามารถปฏิบัติบทบาทของตนเอง
ได้อย่างสมบูรณ์    รวมทั้งสามารถปฏิบัติพันธะ
ทางศีลธรรมของตนได้โดยไม่เสีย  ดังปรากฏใน
โพธิราชกุมารสูตรว่า องค์ของภิกษุผู้มีความเพียร
ในพระพุทธศาสนานั้น ภิกษุจะต้องเป็นผู้มี
สุขภาพดี  มีโรคาพาธน้อย  ประกอบด้วยไฟธาตุ
ส าหรับย่อยอาหารสม่ าเสมอ  ไม่เย็นนัก  ไม่ร้อน
นัก  ปานกลางพอเหมาะแก่การบ าเพ็ญเพียร๒ 

แต่อย่างไรก็ตามความเจ็บป่วยถือเป็น
มรดกกรรมอย่างหนึ่งที่มนุษย์ทุกคนจะต้องประสบ
พบเจออย่างหลีกเลี่ยงได้ยาก  จะแตกต่างก็เพียง
                                                           

๑  ดูรายละเอียดเพิม่เตมิใน ม.ม. (ไทย)  
๑๓/๒๑๖/๒๕๔, ขุ.ธ. ๒๕/๒๐๔/๙๖ (มาคณัฑยิสตูร)    

๒  ดูรายละเอียดเพิ่มเติมใน ม.ม. (ไทย) 
๑๓/๓๔๔/๔๑๖- ๔๑๗ (โพธิราชกุมารสตูร)    

จะช้าหรือเร็ว จะมากหรือน้อยเท่านั้น  บทความนี้
ผู้เขียนต้องการเสนอท่าทีของพระพุทธศาสนาที่มี
ต่อประเด็นปัญหาเรื่องสุขภาพ  รวมถึงแนวทางใน
การแก้ปัญหาหรือการรักษาโรคหากมีโรคภัย
เบียดเบียนเกิดขึ้น ซึ่ งหลักธรรมที่ส าคัญของ
พระพุทธศาสนาที่ใช้ในการรักษาสุขภาพที่ส าคัญ
อย่างหนึ่ง ก็คือหลักโพชฌงค์ ๗  ประการ  ซึ่งเป็น
องค์ธรรมเพ่ือการตรัสรู้   

ประเด็นที่ผู้เขียนสนใจก็คือ โพชฌงค์
นั้นเกี่ยวข้องกับการรักษาโรคได้อย่างไร  และ
หากเกี่ยวข้องจริง การรักษาโรคด้วยโพชฌงค์นั้น
จะเป็นผลของการปฏิบัติธรรมขั้นสูง ซึ่งเป็นการ
รักษาโรคอย่างถาวร  ดังที่พระพุทธองค์ได้ตรัส
ค ว า ม ห ม า ย ไ ว้ ว่ า  ค ว า ม ไ ม่ มี โ ร ค ใ น
พระพุทธศาสนานั้น ก็คือ การนิพพาน อันเป็น
การแก้โรคทางใจ ได้แก่ เจตสิกทุกข์ ได้อย่าง
เด็ดขาด  หรือยังทรงหมายถึงโรคทั่วๆ ไปคือโรค
ทางกาย คือ กายิกทุกข์ก็สามารถรักษาได้ด้วย
การปฏิบัติตามหลักโพชฌงค์ ๗ ประการ  อีก
อย่างหนึ่งการหายจากโรคหากไม่ได้เกิดจากผล
ของปฏิบัติแล้ว  เป็นไปได้หรือไม่ว่าเกิดด้วยความ
มหัศจรรย์แห่งมนต์ หรือคาถาที่เรียกว่าโพชฌังค
ปริตร ดังปรากฏหลักฐานในคัมภีร์พระไตรปิฎก  
ส่งผลก่อให้เกิดความเชื่อเป็นพุทธศาสนาแบบ
ชาวบ้าน  รวมถึงเป็นที่มาของการประกอบ
พิธีกรรมแปลกๆ มากมายของพระสงฆ์บางรูปที่
ใช้การสวดมนต์ด้วยมุ่งหวังว่าจะช่วยรักษาโรคได้  
ขณะเดียวกันก็ไม่มีอะไรเป็นเครื่องรับประกันว่า
จะรักษาโรคได้จริง นอกจากนี้ยังไม่สามารถ
อธิบายบทสวดเพ่ือน าไปสู่การปฏิบัติตามค าสอน
ในบทสวดได้ ท าให้พระพุทธศาสนาในประเทศ
ไทยเป็นพระพุทธศาสนาในรูปแบบพิธีกรรมเสีย
เป็นส่วนมากดังที่ปรากฏให้เห็นอยู่โดยทั่วไป 
  
 
 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๓๖ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

วิธีการดูแลสุขภาพในพระไตรปิฎก 
เป้าหมายส าคัญในการแสดงธรรม

ของพระพุทธเจ้า คือ การให้การรักษาโรคทางใจ
แก่ชาวโลก ข้อนี้คือเหตุผลที่ว่าท าไมพระพุทธเจ้า
จึงทรงได้รับการสรรเสริญจากสาวกของพระองค์
ว่าเป็นแพทย์ของชาวโลกทั้งมวล (สพฺพโลกติกิจฺฉ
โก) ซึ่งแนวคิดเรื่องสุขภาพนั้นปรากฏหลักฐาน
มากมายในพระไตรปิฎก อย่างไรก็ตามขอ
ยกตัวอย่างหลักฐานในพระสูตรที่ส าคัญเพียง
เล็กน้อย เช่นในอังคุตตรนิกาย กล่าวไว้ว่า  โรค
ในพุทธศาสนานั้น มี ๒ ชนิด  คือ ๑. โรคทาง
กาย  (กายิโก โรโค)  ๒.  โรคทางใจ (เจตสิโก โร
โค) ดังพุทธวจนะที่ว่า  

“ดูก่อนภิกษุทั้ งหลาย ดู เหมือนว่า 
บุคคลทั้งหลายสามารถพ้นจากโรคทาง
กายได้ เป็นเวลา ๑ ปีบ้าง ๒ ปีบ้าง   ๓ ปี
บ้าง ๔ ปีบ้าง ๕ ปีบ้าง ๑๐ ปีบ้าง ๒๐ ปี
บ้าง ๔๐ ปีบ้าง ๕๐ ปีบ้าง...หรือแม้ยิ่งกว่า 
๑๐๐ ปีบ้าง แต่ว่าในโลกนี้ บุคคลที่พ้น
จากโรคทางใจแม้เพียงชั่วครู่ยามมีน้อย
นัก นอกจากบุคคลที่พ้นจากกิเลสทั้งหลาย 
(คือ พระอรหันต์)”  

พุทธพจน์นี้ทรงชี้ว่าบุคคลทั้งหลาย
นั้นมีโรคภัยเบียดเบียนแทบจะตลอดเวลานั่นคือ
โรคทางใจ ส่วนโรคทางกายนั้นพระพุทธองค์ก็
ทรงตรัสว่าร่างกายนั้นเป็นรังแห่งโรคที่ต้องดูแล
เอาใจตลอดเวลาดังปรากฏในนกุลปิตุสูตร พระผู้
มีพระภาคตรัสว่า   

“คหบดี  เรื่องนี้เป็นอย่างนั้น  คหบดี  
เรื่องนี้ เป็นอย่างนั้น  ความจริง  กายนี้
กระสับกระส่าย  เป็นดังฟองไข่  มีเปลือก
หุ้มไว้  อนึ่ง บุคคลผู้บริหารกายนี้อยู่  พึง
รับรองความไม่มีโรคได้แม้เพียงครู่เดียว  
จะมีอะไร เล่ านอกจากความโง่ เขลา  
เพราะเหตุนั้น  ท่านพึงส าเหนียกอย่างนี้ว่า  
‘เมื่อเรามีกายกระสับกระส่ายอยู่  จิตจัก

ไม่กระสับกระส่าย’  ท่านพึงส าเหนียก
อย่างนี้”๓  

เห็นได้ชัดว่าร่างกายนั้นเป็นรังของ
โรค จึงรับรองความไม่มีโรคได้ยาก วิธีการของ
พระพุทธศาสนาจึงมุ่งเน้นในการรักษาจิตไม่ให้
กระสับกระส่าย ในชราธัมมสูตร ซึ่งเป็นสูตรว่า
ด้วยผู้มีความแก่  มีใจความตอนหนึ่งว่า “สมัย
หนึ่ง พระผู้มีพระภาคประทับอยู่ ณ ปราสาทของ
นางวิสาขามิคารมาตาในบุพพาราม เขตกรุงสาวัต
ถี ครั้นในเวลาเย็น พระผู้มีพระภาคเสด็จออกจาก
ที่หลีกเร้น ประทับนั่งผินพระปฤษฎางค์ให้แดดที่
ส่องมาจากทิศตะวันตก ครั้งนั้น ท่านพระอานนท์
เข้าไปเฝ้าพระผู้มีพระภาคถึงที่ประทับ ถวาย
อภิวาทแล้วบีบนวดพระวรกายของพระผู้มีพระ
ภาคด้วยฝ่ามือ พลางกราบทูลพระผู้มีพระภาค
ดังนี้ว่า  

 “ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ น่าอัศจรรย์
จริง ไม่เคยปรากฏ บัดนี้พระฉวีวรรณของ
พระผู้มีพระภาคไม่บริสุทธิ์ผุดผ่องเหมือน
เมื่อก่อน พระอวัยวะทุกส่วนก็เหี่ยวย่นเป็น
เกลียว พระวรกายก็ค้อมไปข้างหน้า และ
พระอินทรีย์ทั้งหลาย คือจักขุนทรีย์ โสติ
นทรีย์ ฆานินทรีย์ ชิวหินทรีย์ กายินทรีย์ ก็
ปรากฏแปรเปลี่ยนไป”      

 พระผู้มีพระภาคตรัสว่า  “จริงอย่าง
นั้น  อานนท์  ความแก่มีอยู่ในความเป็น
หนุ่มสาว  ความเจ็บไข้มีอยู่ในความไม่มี
โรค  ความตายก็มีอยู่ในชีวิต  ผิวพรรณไม่
บริสุทธิ์ผุดผ่องเหมือนเมื่อก่อน  อวัยวะทุก
ส่วนก็เหี่ยวย่นเป็นเกลียว  กายก็ค้อมไป
ข้างหน้า  และอินทรีย์ทั้งหลาย  คือ  จักขุ

                                                           
๓ดูรายละเอียดเพิ่มเติมใน ส .มู.  ๑๗/๑/

๒  (นกุลปิตสุูตร) .   



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๓๗ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

นทรีย์  โสตินทรีย์  ฆานินทรีย์  ชิวหินทรีย์ 
กายินทรีย์  ก็ปรากฏแปรเปลี่ยนไป”๔   

พระสูตรดังกล่าวชี้ให้เห็นว่าแม้แต่
องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าก็ยังทรงอาพาธ 
ทรงมุ่งหวังให้สาวกทั้งหลายไม่ประมาท  และให้
เร่งรีบท าความเพียร  ในโทณปากสูตร๕ ทรง
แสดงวิธีการปฏิบัติเพ่ือป้องกันโรคไว้ว่า  

“สมัยนั้น พระเจ้าปเสนทิโกศลเสวย
พระสุธาหาร หุงด้วยข้าวสาร ๑ ทะนาน 
จึงทรงอึดอัด เสด็จเข้าไปเฝ้าพระผู้มีพระ
ภาคเจ้า ซึ่งประทับอยู่วัดเชตวัน เมืองสา
วัตถี ครั้งนั้นพระศาสดาตรัสกะท้าวเธอว่า 
“มหาบพิตร  พระองค์ยังไม่ทันพักผ่อน
เลย เสด็จมาแล้วหรือ”   “อย่างนั้น พระ
เจ้าข้า ตั้งแต่เวลาที่บริโภคแล้ว หม่อมฉันมี
ทุกข์มาก”   “มหาบพิตร   การบริโภค
มากเกินไป เป็นทุกข์อย่างนี้” พระพุทธ
องค์จึงตรัสสอนด้วยคาถาว่า “ในกาล
ใด  บุคคลเป็นผู้กินจุ  มักง่วง  และมัก
นอนหลับ กระสับกระส่าย เป็นดุจสุกร
ใหญ่ที่เขาเลี้ยงด้วยอาหาร ในกาลนั้น เขา
เป็นคนมึนซึม  ย่อมเข้าห้องบ่อยๆ”  พระ
พุทธองค์ตรัสว่า  “มหาบพิตร การบริโภค
โภชนะแต่พอประมาณจึงควร เพราะ
ผู้บริ โภคพอประมาณ ย่อมมีความสุข 
“ต่อจากนั้น พระองค์จึงตรัสคาถาแก่พระ
เจ้าปเสนทิโกศลว่า  “ผู้มีสติทุกเมื่อ รู้
ประมาณในโภชนะที่ได้มา มีเวทนาเบา
บาง  แก่ช้า อายุยืน” พระเจ้าปเสนทิ
โกศลทรงมอบหมายให้สุทัสสนะนัดดาของ
พระองค์เรียนคาถานี้แล้วทูลคาถาในเวลา
ที่เสวย ต่อมาพระราชามีพระวรกาย

                                                           
๔ดูรายละเอียดเพิ่มเติมในส .มหา. ๑๙/

๕๑๑/๓๒๒ (ชราธัมมสตูร).   
๕   ดูรายละเอยีดเพิ่มเติมใน ส .ส. ๑๕/

๑๒๔/๑๔๕-๖ (โทณปากสูตร) . 

กระปรี้กระเปร่าดี ทรงลูบพระวรกายด้วย
ฝ่ าพระหัตถ์  ทรง เปล่ ง อุทาน
ว่า  “พระพุทธเจ้านั้น ทรงอนุเคราะห์เรา 
ทั้งประโยชน์ชาตินี้และประโยชน์ชาติ
หน้า”  

นี่ เป็นตั วอย่ า งของพุทธวิธี การ
ป้องกันโรคทางกายอันว่าด้วยสุขลักษณะในการ
บริโภคอาหารอย่างรู้จักพอประมาณ  
 
โพชฌงค์คืออะไร 

ค าว่า “โพชฌงค์” ประกอบด้วยค า
ว่า โพธิ ซึ่งหมายถึงปัญญาอันเป็นเครื่องตรัสรู้ 
หรือพระอริยบุคคลผู้บรรลุธรรมแล้ว และค าว่า 
องฺค หมายถึงปัจจัยที่เป็นหตุ ดังนั้น โพชฌงค์จึง
หมายถึงธรรมที่เป็นองค์ของผู้ตรัสรู้หรือเป็นองค์
แห่งการตรัสรู้     ค าว่า โพชฌงค์นี้บางครั้ ง
เรียกว่า สัมโพชฌงค์ ค าว่า สัม หมายถึง เต็ม
บริบูรณ์ ถูกต้อง หรือแท้จริง การใช้ค าน าหน้านี้
เ ป็ นก ารยกย่ อ งและย้ า คว าม  แต่ ก็ มิ ไ ด้ มี
ความหมายใดเพ่ิมข้ึนเป็นพิเศษ 

ธรรมทั้ง ๗ ที่เป็นองค์แห่งการตรัสรู้ 
หรือคุณสมบัติเจ็ดประการของพระอริยบุคคล 
ได้แก่ ๑) สติ ธรรมที่เป็นองค์แห่งการตรัสรู้ คือ 
ความระลึกได้ ๒) ธัมมวิจยะ ธรรมที่เป็นองค์แห่ง
การตรัสรู้ คือ การเฟ้นธรรม คือ การใช้ปัญญา
ไตร่ตรอง พิจารณา สอดส่อง ค้นคว้าธรรม  ๓) 
วิริยะ ธรรมที่เป็นองค์แห่งการตรัสรู้ คือ ความ
เป็นผู้กล้าหาญ ไม่ย่อท้อ ไม่ท้อถอย ๔) ปีติ ธรรม
ที่เป็นองค์แห่งการตรัสรู้ คือ ความอ่ิมใจ  หรือ
ความดื่มด่ า ความซาบซึ้ ง ปลาบปลื้มใจ ๕) 
ปัสสัทธิ ธรรมที่เป็นองค์แห่งการตรัสรู้ คือความ
สงบกายสงบใจ  มีความผ่อนคลาย หรือสงบเย็น 
ไม่กระสับกระส่าย ไม่เครียด ๖) สมาธิ ธรรมที่
เป็นองค์แห่งการตรัสรู้ คือ ความตั้งมั่นแห่งจิต 
และ ๗) อุเบกขา ธรรมที่เป็นองค์แห่งการตรัสรู้ 
คือความวางเฉย เป็นกลางๆ ไม่เอนเอียงไปข้าง



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๓๘ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

โน้นข้างนี้  องค์ธรรมทั้ง ๗ นี้สามารถพบได้ในทุก
ขั้นตอนของการเจริญวิปัสสนา แต่หากพิจารณา
ตามขั้นตอนของล าดับญาณแล้วอาจกล่าวได้ว่า 
องค์ธรรมทั้ง ๗ จะปรากฏชัดในญาณที่ผู้ปฏิบัติ
เริ่มเห็นความเกิดดับของสภาวธรรมต่างๆ  ผู้
ปฏิบัติควรจะท าอย่างไรในการพัฒนาองค์ธรรม
เหล่าให้เกิดขึ้น ก็โดยการเจริญสติปัฏฐานนั่นเอง 
พระพุทธองค์ตรัสไว้ว่า “ดูกรภิกษุทั้งหลาย หาก
ผู้ปฏิบัติระลึกรู้อารมณ์ที่ฐานทั้งสี่อย่างต่อเนื่อง
และสม่ า เสมอ โพชฌงค์ ๗ ก็จะเกิดขึ้นจน
บริบูรณ์” การเจริญสติปัฏฐานมิได้หมายถึง
การศึกษา การคิดค านึง การฟังเทศน์ หรือการ
สนทนาธรรมที่เกี่ยวกับสติปัฏฐาน แต่สิ่งที่พึง
กระท าก็คือลงมือปฏิบัติเพ่ือหาประสบการณ์ที่
แท้จริงโดยตรง ด้วยการระลึกรู้ในธรรมอันเป็น
ที่ตั้งแห่งฐานทั้งสี่ของสตินี้ได้แก่ ๑) ความรู้สึก
ทางกาย ๒) เวทนา กล่าวคือความรู้สึกเจ็บปวด 
สบาย หรือเฉย ๆ ที่เกิดขึ้นทางกายและจิต ๓) 
จิตและความคิด และ ๔) ธรรม กล่าวคือ อารมณ์
ต่าง ๆ ที่เข้ามากระทบกับจิต ได้แก่ สิ่งที่มองเห็น 
ได้ยิน ลิ้มรส และอ่ืนๆ นอกจากนี้พระพุทธองค์
ยังได้ตรัสว่า บุคคลควรปฏิบัติอย่างต่อเนื่องและ
สม่ าเสมอ โดยไม่ขาดตอน๖ 
 
โพชฌงค์เกี่ยวข้องกับการรักษาโรคอย่างไร 

๑. โพชฌงค์ในทัศนะเป็นผลแห่ง
การปฏิบัต ิ

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต)๗  
ได้กล่าวไว้ว่า หลักโพชฌงค์เป็นหลักปฏิบัติทั่วไป 

                                                           
๖  พระกัมมัฏฐานาจรยิะ อู บณัฑติาภิ

วังสะ,  รู้แจ้งในชาตินี้,  (กรุงเทพฯ : สหธรรมิก.  
๒๕๔๙ ).  หน้า  ๑๓๙ – ๒๕๑. 

๗  โปรดดูรายละเอียดใน พระพรหม
คุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), โพชฌงค์  พุทธวิธีเสริม
สุขภาพ,(กรุงเทพ ฯ :  พิมพ์สวย. ๒๕๕๐). หน้า ๖ - 
๒๗. 

ไม่เฉพาะส าหรับผู้ป่วยเท่านั้น ถ้าวิเคราะห์ดู
ความหมายของศัพท์ก็จะเห็นว่า "โพชฌงค์" มา
จากค าว่า โพชฺฌ กับ องฺค หรือ โพธิ กับ องค์ จึง
แปลว่า องค์แห่งการตรัสรู้ พูดตามศัพท์ก็คือ องค์
แห่งโพธิ (ญาณ) นั่นเอง หมายถึงองค์ประกอบ 
หรือหลักธรรมที่เป็นเครื่องประกอบของการตรัส
รู้ หรือองค์ประกอบแห่งโพธิญาณ แสดงว่า
หลักธรรมนี้ส าคัญมาก เพราะเป็นธรรมที่จะช่วย
ให้เกิดการตรัสรู้  การตรัสรู้นั้นเป็นเรื่องของ
ปัญญา คือ ความรู้ความเข้าใจขั้นที่จะท าให้การ
ตรัสรู้นี้มีความหมายลึกซ้ึงลงไป กล่าวคือ  

ประการที่ ๑ รู้แจ้งความจริงของสิ่ง
ทั้งหลายเห็นสว่างโล่งทั่วไปหมด ไม่มีจุดหมองจุด
มัว เพราะความรู้นั้นช าระใจให้หมดกิเลส ให้
บริสุทธิ์ด้วย เพราะฉะนั้น ปัญญาตรัสรู้นี้จึง
หมายถึง ความรู้บริสุทธิ์ หรือความรู้ที่เป็นเหตุให้
เกิดความบริสุทธิ์ 

ประการที่ ๒ ปัญญาที่ท าให้การตรัส
รู้นี้ท าให้เกิดความตื่น คือเดิมนั้นมีความหลับอยู่ 
คือมัวเพลิน มัวประมาทอยู่ ไม่ลืมตาลืมใจดูความ
เป็นจริง และมีความหลงใหล เช่น มีความ
หมกมุ่นมัวเมา ยึดติดในสิ่งต่างๆ เมื่อปัญญารู้แจ้ง
ความจริงตรัสรู้แล้ว ก็กลายเป็นผู้ตื่นขึ้น พ้นจาก
ความหลับ ความประมาทมัวเมา ความยึดติด
ต่างๆ พูดสั้นๆว่า ตื่นขึ้นทั้งจากความหลับใหล 
และความหลงใหล 

ประการที่ ๓ จากการที่บริสุทธิ์และ
ตื่นขึ้นมานี้ ก็ท าให้จิตใจของผู้นั้น มีความเบิก
บานผ่องใส ปลอดโปร่งโล่งเบา เป็นอิสระ อันนี้
คือสภาพจิตที่ดีงาม ถ้าเรียกในสมัยปัจจุบันก็ว่า 
เป็นสุขภาพจิตที่ดีมากถ้าท่านผู้ใดก็ตาม ได้มี
สุขภาพจิตอย่างนี้แล้ว แม้จะไม่ถึงขั้นหมดกิเลส
โดยสิ้นเชิง ก็นับว่าเป็นผู้มีความสุขแล้ว ถ้าเป็น
ผู้ป่วยไข้ก็เรียกว่า มีสภาพจิตที่เหมือนกับไม่ได้
ป่วย อย่างที่เรียกว่า กายป่วย แต่ใจไม่ป่วย หรือ 
ป่วยแต่กาย ใจไม่ป่วย ดังที่พระพุทธเจ้าเคยตรัส



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๓๙ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

สอนท่ านผู้ สู งอายุ  ท่ านผู้ เ จ็บป่ วย
กระเสาะกระแสะ กระสับกระส่ายในวัยชรา ให้
ท าใจว่า ถึงแม้กายของเราจะป่วย แต่ใจของเรา
จะไม่ป่วยด้วย ถ้าท าได้อย่างนี้ ก็จะเป็นจิตใจที่มี
ความสุข และก็จะช่วยผ่อนคลาย ห่างหายจาก
โรคนั้น หรืออย่างน้อยก็บรรเทาทุกขเวทนาที่เกิด
จากโรคนั้นลงได้ อันนี้คือ การอธิบายความหมาย
ของค าว่า โพชฌงค์ ที่แปลว่า องค์แห่งการตรัสรู้   

โพชฌงค์ ธรรมที่เป็นองค์แห่งการ
ตรัสรู้ทั้งหมดน ามาซึ่งคุณอันวิเศษ เมื่อพัฒนา
เต็มที่จะมีอ านาจในการท าที่สุดแห่งทุกข์ใน
สั งสารวั ฏ ให้ สิ้ น ไป    นี่ คื อค ากล่ า วที่ มี ใ น
พระไตรปิฎก ในที่นี้หมายความว่า วัฎจักรของ
การเกิดและการตายในเหล่าสัตว์ซึ่งประกอบด้วย
สภาวธรรมของรูปและนามถึงความสิ้นสุดโดย
สิ้นเชิง เมื่อโพชฌงค์เจริญเต็มที่แล้วจะน าผู้
ปฏิบั ติ เข้ าสู่พระนิพพาน ในที่นี้ โพชฌงค์มี
อุปการะแก่ความเข้มแข็งของจิตที่ต้องเผชิญกับ
ความเปลี่ยนแปลงของชีวิต นอกจากนี้ยังช่วย
รักษาโรคร้ายทางร่างกายและจิตใจได้ด้วย   ทั้งนี้
มิได้รับประกันว่าหากผู้ปฏิบัติเจริญกรรมฐานแล้ว
จะหายจากโรคทุกโรค แต่ก็เป็นไปได้ว่าการเจริญ
โพชฌงค์สามารถท าให้อาการป่วยทุเลาลงแม้แต่
โรคที่ไม่อาจรักษาให้หายได้ โรคที่เม่ือบุคคลเจริญ
โพชฌงค์ด้วยการปฏิบัติแล้วสามารถท าให้อาการ
ป่วยทุเลาลง พอยกตัวอย่างได้ดังนี้๘ 

 
๑) โพชฌงค์ช่วยขจัดความ

ป่วยทางจิต 
โรคทางจิตคือโรคที่ เกิดจาก

ความโลภ ความโกรธ ความหลง ความริษยา 
ความตระหนี่ ความท้อถอย เป็นต้น เมื่ออาการ
เหล่านี้ปรากฏขึ้นก็จะท าให้จิตใจไม่แจ่มใส 
                                                           

๘ พระกัมมัฏฐานาจริยะ อู บัณฑิตาภิ
วังสะ,  รู้แจ้งในชาตินี้,  (กรุงเทพมหานคร : สหธรรมิก.  
๒๕๔๙).   

คลุมเครือ ภาวะจิตเช่นนี้เป็นเหตุให้ร่างกายทรุด
โทรม ผิวพรรณกลับหมองคล้ า เมื่อจิตใจถูก
ครอบง าด้วยพลังในทางลบ เรากลายเป็นคนน่า
เบื่อ ไม่มีความสุข และสุขภาพทรุดโทรมคล้ายกับ
การหายใจเอาอากาศที่มีสารพิษเข้าไป  ในทาง
ตรงข้าม หากผู้ปฏิบัติพยายามอย่างแข็งขันใน
การเจริญสติ ก าหนดรู้อารมณ์ให้คมชัดอยู่ทุก
ขณะ เป็นธรรมชาติอยู่เองที่จิตก็จะเกาะอยู่กับ
อารมณ์นั้นโดยไม่ฟุ้งซ่านหรือซัดส่าย สมาธิหรือ
ความตั้งมั่นของจิตจะปรากฏขึ้น จากนั้นจิตจะ
สะอาดปราศจากนิวรณ์หรืออคติใด ๆ และแล้ว
ปัญญาก็จะเริ่มเบ่งบาน เมื่อสภาวญาณเกิดขึ้นจิต
จะบริสุทธิ์มากขึ้นราวกับได้หายใจเอาอากาศ
บริสุทธิ์อีกครั้ง หลังจากที่กลับจากเมืองใหญ่ที่มี
ความพลุกพล่ านสติ  วิ ริ ยะ และธัมมวิจยะ 
ก่อให้เกิดสมาธิและสภาวญาณตามล าดับ การ
เกิดสภาวญาณแต่ละขั้น เปรียบเสมือนการได้รับ
อากาศบริสุทธิ์เข้าไปในร่างกาย สภาวญาณที่
ประจักษ์การเกิดดับของสภาวธรรมเป็นการ
เริ่มต้นของการปฏิบัติที่ดีและลึกซึ้ง อุเบกขาสัม
โพชฌงค์ท าให้จิตมีความมั่นคงและสติมีความ
ลึกซึ้งมากขึ้น การเกิดดับของอารมณ์มีความแจ่ม
ชัด และผู้ปฏิบัติหมดความสงสัยในสภาวธรรมที่
สามารถสัมผัสได้โดยตรง พลังปัญญาที่แรงกล้า
ขึ้นโดยฉับพลันนี้อาจท าให้รู้สึกว่าการปฏิบัติไม่
ต้องใช้ความพยายามมากผู้ปฏิบัติอาจเข้าใจว่าไม่
มีตัวตนหรือแม้แต่ผู้ที่ออกแรงพยายาม ปีติและ
ความอ่ิมใจเกิดเมื่อผู้ปฏิบัติ  ประจักษ์ความ
บริสุทธิ์ของจิตด้วยตนเองรวมทั้งความลี้ลับของ
สัจจธรรมที่เผยออกขณะต่อขณะความสุขที่เปี่ยม
ล้นตามมาด้วยความสงบนิ่ง และจิตที่ปราศจาก
ความสงสัยและวิตกกังวลในช่วงของความสงบนี้ 
จิตสามารถจะมองเห็นได้ชัดเจนยิ่งขึ้น  สมาธิยิ่ง
มั่นคงเมื่อปราศจากสิ่งรบกวน  ในการปฏิบัติที่
ลึกซึ้งนี้ แม้ว่าปีติและความสุขที่ลึกซึ้งยังคงอยู่ ผู้
ปฏิบัติจะมีสภาวจิตที่เป็นกลางอย่างแท้จริง ไม่



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๔๐ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

ถูกพัดพาไปตามกระแสของกามคุณอารมณ์ 
นอกจากนี้อารมณ์ที่ไม่น่าพอใจก็ไม่รบกวนจิต ผู้
ปฏิบัติจะไม่รู้สึกรังเกียจความเจ็บปวดหรือโหยหา
สิ่งที่น่าพอใจใดๆ 

๒) ผลการ เจริญโพชฌงค์
ส่งผลต่อร่างกาย 

โพชฌงค์ทั้ง ๗ มีผลต่อร่างกาย
เช่นเดียวกับจิตใจ เพราะกายกับจิตเชื่อมโยงกัน
อย่างใกล้ชิด เมื่อจิตมีความบริสุทธิ์โดยมีโพชฌงค์
ประคับประคองอยู่ ระบบการหมุนเวียนโลหิตจะ
ท างานได้ดีขึ้น เม็ดเลือดที่สร้างขึ้นใหม่จะมีความ
บริสุทธิ์และจะแทรกซึมไปตามส่วนต่างๆ ของ
ร่างกาย ท าให้อวัยวะสะอาดร่างกายมีความ
คล่องแคล่ว ความสามารถในการรับรู้สู งขึ้น 
ผิวพรรณผ่องใส ผู้ปฏิบัติบางคนอาจรู้สึกว่ามีแสง
ออกจากร่างกายของตนเองจนท าให้สว่างไสว
เวลากลางคืน จิตก็เช่นกันจะแจ่มใสมีศรัทธา
เข้มแข็งเช่นเดียวกับสัทธาสัมปทาที่ เกิดจาก
ประสบการณ์โดยตรงของผู้ปฏิบัติ จิตจะเบาและ
คล่องแคล่วเช่นเดียวกับร่างกายที่บางครั้ งรู้สึก
เหมือนล่องลอยอยู่ในอากาศ บ่อยครั้งที่ร่างกาย
หายไปและผู้ปฏิบัติสามารถนั่งได้นานๆ โดยไม่
รู้สึกเจ็บปวด 

พลังของโพชฌงค์จะส่งผลต่อ
ความเจ็บป่วยเรื้อรัง เช่น วัณโรค โรคความดัน
โลหิตสูง โรคล าไส้ขด โรคทางเดินปัสสาวะ 
โรคหัวใจ มะเร็ง และอ่ืนๆ โดยเฉพาะในการ
ปฏิบัติในระดับลึกซึ้ง  แต่ผลเหล่านี้ไม่อาจเป็นที่
รับประกันได้ หากผู้ปฏิบัติเข้มแข็ง อดทน กล้า
หาญ ในการก าหนดสติที่อาการเจ็บปวดที่เกิด
จากความเจ็บป่วย หรืออาการบาดเจ็บในอดีต ผู้
ปฏิบัติอาจพบการเปลี่ยนแปลงอย่างน่าอัศจรรย์
จากอาการเหล่านี้ ความพยายามอย่างไม่ลดละ
ท าให้อะไรๆ เกิดขึ้นได้ การเจริญสติปัฏฐาน หรือ
การเจริญโพชฌงค์ อาจให้ผลดีค่อนข้างมาก 
โดยเฉพาะกับผู้ป่วยเป็นมะเร็ง มะเร็งเป็นโรคร้าย

ที่สร้างความเจ็บปวดให้แก่ร่างกายและจิตใจ
อย่างแสนสาหัส ผู้ที่เจริญสติปัฏฐานกรรมฐานได้
ก้าวหน้าสามารถท าอาการให้ทุเลาลงโดยการ
ก าหนดสติที่ ความเจ็บปวด ไม่ว่ าจะรุนแรง
เพียงใด    ผู้ปฏิบัติจะสามารถตายได้อย่างสงบ มี
สติอย่างสมบูรณ์ ก าหนดรู้ความเจ็บปวดอย่าง
เต็มที่ สมบูรณ์ และแม่นย า ความตายเช่นนี้เป็น
สิ่งที่ดีและประเสริฐ พ.ญ.รุจิราเป็นอีกท่านหนึ่งที่
รับรองเรื่องการรักษาโรคมะเร็ง โดยได้เขียนไว้ใน
หลังสือเรื่อง  “โพชฌงค์ องค์ธรรมแห่งการตรัสรู้ 
พุทธวิธีเสริมสุขภาพและดูแลสุขภาพตนเองแบบ
อง ค์ ร ว ม  ธ ร ร ม ะป ร ะยุ ก ต์ ส า ห รั บ ผู้ ป่ ว ย
โรคมะเร็ง”   โดยได้เสนอสิ่งที่ เรียกว่ายาชุด
โพชฌงค์ (Treatment Protocol) ว่าประกอบ
ไปด้วย 
  ยาชุดแรก  คือ สติ   ธรรมวิจัย  สมาธิ  
ต้องให้ก่อน และให้ทันทีในช่วงแรกของการ
เจ็บป่วย 
  ยาชุดที่ ๒ คือ วิริยะ  ปิติ  ปัสสัทธิ  ต้อง
ให้ตามมา เป็นตัวเสริม และบางส่วนจะเป็นผล
จากการออกฤทธิ์ของยาชุดแรก 
  ยาชุดที่ ๓  คือ อุเบกขา เป็นตัวสุดท้าย
ที่ผู้ป่วยจะได้รับหากผลหากผลจากยา ๖ ตัวแรก
ท างานได้ด้วยดี๙   

จากที่กล่ าวมาหากมองพุทธ
วิธีการรักษาสุขภาพด้วยโพชฌงค์โดยการปฏิบัติ
ธรรมที่เรียกว่าการเจริญสติปัฏฐานก็ได้ชื่อว่าได้
เจริญโพชฌงค์ด้วยเช่นกัน และเมื่อเจริญสติถึง
ระดับหนึ่งแล้วแน่นอนว่าก็ย่อมเกิดผลต่อสุขภาพ
นั่นคือสามารถรักษาโรคได้อย่างไม่ต้องสงสัย  

 

                                                           
๙ พ.ญ. รุจิรา., โพชฌงค์  องค์ธรรม

แห่งการตรัสรู้ พุทธวิธีเสริมสุขภาพและดูแลสุขภาพ
ตนเองแบบองค์รวม ธรรมะประยุกต์ส าหรับผู้ป่วย
โรคมะเร็ง,  ม.ป.ม.  



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๔๑ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

๒. โพชฌงค์ในทัศนะเป็นความ
มหัศจรรย์แห่งมนต์คาถา 

หากวิเคราะห์โพชฌงค์ที่มีต่อการ
รักษาสุขภาพโดยผ่านการกระท าพิธีกรรม คือ
การสวดมนต์ก็พอมีเหตุผลสนับสนุนได้ว่า มนุษย์
เกือบทุกยุคทุกสมัย มีการท่องคาถาสวดมนต์
ประกอบพิธีกรรมต่างๆ มนุษย์อาศัยภาษาและ
เ สี ย ง ใ น ก า ร ท่ อ ง ม น ต์  ก า ร ส ว ด ม น ต์ ใ น
พระพุทธศาสนาเป็นภาษาบาลี ซึ่งมีความเก่าแก่
หลายพันปี  โดยอาศัยการเปล่งเสียงเป็นภาษา
พูดในแบบมุขปาฐะ (Oral Tradition) ซึ่งภาษา
บาลีนี้ประกอบด้วยสระผสมผสานอยู่แทบทุก
พยางค์  การเปล่งเสียงที่มีพยัญชนะครบสามารถ
กระตุ้นให้ เกิดพลังได้๑๐  พลังในที่นี้คือพลัง
สั่นสะเทือน คือ เสียงโอ โฮล (Whole)  กระตุ้น
หัวใจ  เสียงออย จอย (Joy)  หรือ สวา หา ยะ 
กระตุ้นไต  เสียงอี ซี (She) กระตุ้นระบบขับถ่าย 
เช่น การให้เด็กเล็กปัสสาวะ มักจะบอกเด็กว่า 
ฉี่ๆ เป็นต้น นอกจากนี้ในภาษาบาลียังมีฐานกรณ์ 
หรือฐานเสียงอักขระทุกตัว เมื่อเกิดจากฐานใด 
เสียงก็จะไปกระตุ้นอวัยวะส่วนนั้นๆ การเปล่ง
เสียงในภาษาบาลีจึงมีพลังสั่นสะเทือน   ซึ่งในแง่
โยคะแล้ว  สามารถกระตุ้นจักรทั้ง ๗ ในตัวเราได้ 
อาทิค าว่า “โอม” ถือเป็นค าศักดิ์สิทธิ์ (Secred 
word)  เพราะหากกล่าวค านี้ออกมาด้วยเสียงสูง
และไปต่ า  ผู้กล่าวจะรู้สึกถึงพลังสั่นสะเทือนของ
เสียงนั้นๆ ไปตามจุดส าคัญของร่างกายนับแต่ก้น
กบจนถึงล าคอ  และศรีษะ  

ดร.ริชาร์ด เกอร์เบอร์ และแอนดรู 
ไวลด์ กล่าวถึงพลังสั่นสะเทือนที่มนุษย์ได้จากการ
ท่องมนต์ และคาถาว่าเป็นยาวิเศษรักษาโรคได้  
จากหนังสือเรื่อง Vibration Medicine กล่าวไว้
ว่า โรคภัยที่ส่งผลต่อร่างกายในส่วนใดๆ หาก
ได้รับพลังสั่นสะเทือนถือเป็นการเยียวยาต่อ
                                                           

๑๐ พระสิงห์ทน นราสโภ, พลังรังสธีรรม
, (กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์โลกทิพย,์ ๒๕๔๓), หน้า ๑๕. 

อวัยวะนั้นๆ ดร.แอนดรู ไวลด์ ได้เขียนหนังสือ
เรื่อง Spontaneous Healing และได้ร่วมท า
วิจั ยพร้อมกับ ดร . เกเฮนดริก ผู้ เขียนเรื่ อง 
Conscious Breathing ทั้งสองได้ข้อสรุปว่า 
ร่างกายเรามีแนวโน้มที่จะสามารถรักษาตัวเองได้ 
หากรู้จักใช้พลังกระตุ้นอวัยวะที่มีปัญหาใน
ร่างกาย   

ค าถามมีอยู่ ว่ า  เมื่ อ เรากล่ าวค า
สรรเสริญสิ่งศักดิ์สิทธิ์และเคารพบูชาผู้ควรบูชา
ได้แก่  พระพุทธเจ้า และพระอรหันต์สาวก
ทั้งหลาย เหตุใดการกล่าวคาถาดังกล่าวจึงน ามา
ซึ่งความสุขสวัสดิ์ ปกป้องคุ้มครองผู้นั้นได้  อาจ
อธิบายได้ว่า การเปล่งวาจาที่ เป็นสัจจธรรม
ออกมา เปรี ยบได้กั บการ เปล่ งแสงสว่ า งที่
ทรงคุณค่า การสวดมนต์จึงน ามาซึ่งความสว่าง
ไสว สามารถปกป้องผู้ กล่ าว  และสรรพสิ่ ง
ทั้งหลายได้ ทั้งนี้มีการวิจัยที่น่าจะพิจารณาเกี่ยว
โยงกับประเด็นนี้คือ การมีผู้น าน้ าพระพุทธมนต์
ไปวิเคราะห์ ว่าอณูของน้ าเป็นเช่นไร  ปรากฏว่า
โมเลกุลของน้ าที่ ได้รับเสียงสวดมนต์มีความ
สมบูรณ์สวยงาม ขณะที่น้ าที่ตั้งอยู่หน้าโทรทัศน์  
และคอมพิวเตอร์ มีความบกพร่องของอณู  มี
รูปร่างที่ไม่สมบูรณ์  ขาดประสิทธิภาพ ค าอธิบาย
ที่ได้จากทดลองนี้คือ อานุภาพของคาถาที่มีพลัง
หรือการสั่นสะเทือนของคาถาส่งให้อณูในน้ า
ปรับตัวสู่ภาวะที่สมบูรณ์ละเอียดอ่อนได้๑๑ 

นอกจากนี้ข้อพิจารณาคือ ในบางครั้ง
ผู้เปล่งบทสวดมนต์ก็ยังไม่เข้าใจในค ากล่าวดีนัก
แต่ เหตุใดจึงสามารถมีประสิทธิผลได้   ทั้ งนี้
วิเคราะห์ได้ว่า มนุษย์มีความฉลาดยิ่งกว่าสมอง
คอมพิวเตอร์มนุษย์จะรวบรวมข้อมูลที่ได้รับอยู่
ตลอดเวลาเหมือนข้อมูลที่ใส่ในคอมพิวเตอร์ 
ความแตกต่างของมนุษย์ ในโลกนี้นอกจาก
                                                           

๑๑ ฟูจิโมโต้  โนริยูกิ,  น้ าประจุพลัง
บ าบัดโรค, (กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์รวมทรรศน์, พิมพ์
ครั้งท่ี ๒, ๒๕๔๗), หน้า ๒๓. 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๔๒ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

ครอบครัว เชื้อชาติ ฐานะ และการศึกษา ก็คือ 
การรับข้อมูลที่ต่างกันออกไป  การสวดมนต์ถือ
เป็นการใส่ข้อมูลที่ดีงามแก่ตัวเรา  เพราะเป็นการ
กล่าวถึงสัจจธรรม และเป็นค าที่กอปรด้วยพลัง
ดังกล่ าวแล้วข้ างต้น  ทั้ งนี้การใส่ข้อมูลที่มี
ป ระสิ ทธิ ภ าพย่ อมน าประ โยชน์ สุ ขแก่ ตน 
ขณะเดียวกันหากใส่ข้อมูลที่ผิดพลาดย่อมน า
ความทุกข์ระทมแก่ผู้นั้นๆ ดังนั้นความฉลาดใน
การเลือกข้อมูลจึงมีความส าคัญยิ่งต่อความสุข
สวัสดิ์ของมนุษย์ 

นอกจากนี้การสวดมนต์ภาวนา ถือ
เป็นทางไปสู่การบรรลุธรรม โดยอาศัยสมาธิเป็น
พ้ืนฐานเพราะผู้สวดมนต์จะต้องท่องคาถาท่ียาก 
จึงต้องมีความตั้งใจมั่น การสวดมนต์อาศัยการมี
สมาธิ จิตที่เป็นสมาธิ จิตที่จดจ่อแน่วแน่ และเป็น
หนึ่งเดียวในปัจจุบัน ช่วยให้เกิดปัญญาเท่าทัน 
เข้าใจสรรพสิ่งตามเป็นจริง 

ห าก พิ จ า ร ณา จ า กห ลั ก ฐ า น ใ น
พระไตรปิฎกจะพบว่า   ในพระพุทธศาสนามีพิธี
กรรมการรักษาโรคประกอบด้วย ๒ วิธี   คือ ๑. 
การสวดมนต์รักษา คือรตนสูตร  โพชฌังคสูตร  
และคิริมานนทสูตร  ๒. การพรมน้ ามนต์เพ่ือ
รักษาไข้  ซึ่งตัวอย่างของการฟังบทสวดโพชฌงค์
แล้ วหายอาพาธ ได้แก่  พระพุทธเจ้ า  พระ
มหากัสสปะ   และพระมหาโมคคัลลานะ ผู้ซึ่ง
อาพาธ เมื่อได้ฟังโพชฌงค์องค์ธรรมแห่งการตรัส
รู้ ก็ได้หายจากอาพาธนั้นทันที พระคิริมานนท์
อาพาธหนักได้ฟังสัญญา ๑๐ จากพระอานนท์ 
อาพาธก็สงบโดยพลัน  ซึ่งในสังยุตตนิกาย มหา
วารวรรค  แสดงไว้ว่า  

“สมัยหนึ่งพระพุทธเจ้าประทับอยู่ที่
วัดเวฬุวัน ได้ทราบข่าวว่าพระมหากัสสปะ
อาพาธ เลยเสด็จไปเยี่ยม เมื่อเสด็จไปถึงที่
อยู่ของพระมหากัสสปะ ตรัสถามอาการว่า 
ดูก่อนกัสสปะยังพอทนได้ ไหม พอยัง
อัตภาพให้เป็นไปได้ไหม ทุกขเวทนาผ่อน

คลายลงหรือก าเริบขึ้น พอทุเลาแล้วหรือ
ยัง ไม่ก าเริบแล้วใช่ไหม?  พระมหากัส
สปะกราบทูลว่า ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ ข้า
พระองค์อดทนไม่ได้ ยังอัตภาพให้เป็นไป
ไม่ได้ ทุกขเวทนาของข้าพระองค์ก าเริบ
หนักยังไม่คลายไป ความก าเริบย่อม
ปรากฏ  ความทุ เล าไม่ปรากฏ  เมื่ อ
พระพุทธเจ้าได้ทรงทราบว่าอาการอาพาธ
ของพระมหา   กัสสปะอยู่ในขั้นหนักหนา
สาหัสจึงทรงแสดงโพชฌงค์อันเป็นองค์
ธรรมแห่งการตรัสรู้แก่พระมหากัสสปะว่า 
ดูก่อนกัสสป  ะโพชฌงค์ ๗ เหล่านี้ เรา
กล่าวไว้ชอบแล้ว อันบุคคลเจริญแล้ว 
กระท าให้มากแล้ว ย่อมเป็นไปเพ่ือความรู้
ยิ่ง  เพ่ือความตรัสรู้  เพ่ือนิพพาน พระ
มหากัสสปะกราบทูลว่า ข้าแต่พระผู้มีพระ
ภาคเจ้า โพชฌงค์ดีนัก ข้าแต่พระสุคต 
โพชฌงค์ดีนัก  พระมหากัสสปะปลื้มใจ 
ชื่นชมภาษิตของพระพุทธเจ้า  พระ
มหากัสสปะหายจากอาพาธนั้น”  

ในอนาถปิณฑิโกวาทสูตร อนาถปิณ
ฑิกคฤหบดีไม่สบาย เป็นไข้หนัก จึงส่งคนไป
กราบทูลพระพุทธเจ้าให้ทรงทราบและให้ถวาย
บังคมแทนตน กับส่งคนไปอาราธนาพระสารีบุตร
ให้ไปที่อยู่ของตน เพ่ือเป็นการอนุเคราะห์ พระ
สารีบุตรรับนิมนต์แล้วก็ไปเยี่ยมไต่ถามโดยมีพระ
อานนท์ตามไปด้วย อนาถปิณฑิกคฤหบดีมี
ทุกขเวทนากล้า พระสารีบุตรจึงกล่าวธรรมสั่ง
สอน เช่น ท่านพึงส าเนียกว่า จักไม่ยึดถือตา หู 
จมูก ลิ้น กาย ใจ และวิญญาณของท่านจักไม่
อาศัยตา หู จมูก ลิ้นกาย ใจ ฯลฯ อนาถปิณฑิก
คฤหบดีได้ฟัง ก็ร้องไห้ พระอานนท์จึงถาม
ว่า  ท่านยังติด ยังอาลัยอยู่หรือ อนาถปิณฑิก
คฤหบดีตอบว่า มิได้ติด มิได้อาลัย แต่ไม่เคยได้ฟัง
ธรรมิกถาอย่างนี้ เมื่อทราบว่าธรรมิกถาเช่นนี้ 
ไม่ได้แสดงแก่คฤหัสถ์ผู้นุ่งผ้าขาว แต่แสดงแก่



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๔๓ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

บรรพชิต จึงขอร้องพระสารีบุตรให้แสดงแก่
คฤหัสถ์บ้าง เพราะกุลบุตรที่มีกิเลสน้อยมีอยู่  จะ
เป็นผู้รู้ธรรมะได้  ไม่ได้ฟังก็จะเสื่อมจากธรรมะไป  
ท่านแสดงเนื้อหา คือตัวหลักธรรม และธรรมะที่
แสดงนั้นเป็นธรรมเกี่ยวกับปัญญา เป็นธรรมะ
ชั้นสูง ซึ่งความจริงก็เป็นเรื่องของการท าใจให้
สว่าง สะอาด ผ่องใสเป็นการรักษาใจ  เป็น
ธรรมดาว่ากายกับใจนั้น เป็นสิ่งที่อาศัยกันและ
กัน พอกายเจ็บป่วย ไม่สบาย คนทั่วไปก็มักจะ
พานจิตใจไม่สบาย เศร้าหมอง กระวนกระวาย 
กระสับกระส่ายไปด้วย เริ่มต้นตั้งแต่รับประทาน
อาหารไม่ได้ ร่างกายเศร้าหมอง ผิวพรรณซูบซีด 
เป็นสิ่งที่เนื่องอาศัยกันในทางตรงข้าม คือในทาง
ที่ดี ถ้าจิตใจด ีสบาย บางทีก็กลับมาช่วยกาย เช่น 
ในยามเจ็บป่วย  ถ้าจิตใจสบาย มีก าลังใจ ผ่องใส 
เบิกบาน โรคที่เป็นมากก็กลายเป็นน้อย หรือที่จะ
หายยาก  ก็หายง่ายขึ้น ยิ่งถ้าก าลังใจที่ดีนั้นมี
มากถึงระดับหนึ่ง ก็ไม่เพียงแต่ท าให้โรคบรรเทา
เท่านั้น แต่อาจจะช่วยบ าบัดโรคไปด้วยเลย ทั้งนี้
ก็อยู่ที่ว่า เราจะท าใจหรือรักษาใจของเราได้มาก
น้อยแค่ไหน พระพุทธเจ้าและพระมหาสาวกนั้น 
ท่านมีจิตใจที่พัฒนาให้ดีงามเต็มที่ มีสุขภาพด้าน
จิตที่สมบูรณ์แล้ว เมื่อถึงเวลาที่ต้องการก็จึงเรียก
เอาด้านจิตมาช่วยด้านกายได้เต็มที่  ถ้าไม่
เหลือวิสัยของเหตุปัจจัยก็ เอาของดีที่มีในใจ
ออกมารักษากายท่ีเป็นโรคให้หายไปได้  

ส่วนการพรมน้ ามนต์เ พ่ือรักษาไข้
ปรากฏในอรรถกถาธรรมบทดังนี้  

“เมืองไพสาลีเมืองหลวงของเจ้าลิจ
ฉวีทั้งหลาย มีพลเมืองมากมาย ได้ประสบ
ทุพภิกขภัยและล้มตาย กลิ่นของซากศพ
เหม็นกระจายไปไกล พลเมืองถูกคุกคาม
โดยเชื้อโรคทางระบบหายใจ เจ้าลิจฉวีได้
ทูลอาราธนาพระพุทธเจ้า เพ่ือเสด็จเยือน
พระนคร พระพุทธเจ้าทรงรับค าอาราธนา
และได้ เสด็จไปพร้อมกับพระสาวก ๕ 

รูป ไม่นานเมื่อพระพุทธเจ้าเสด็จถึงเขต
เมืองไพสาลี ก็ได้เกิดฝนตกห่าใหญ่ พระ
พุทธองค์เสด็จเสด็จมาถึงในตอนเย็น พระ
พุทธองค์ตรัสให้พระอานนท์สวดรตนสูตร
ใน ๓ ด้านของก าแพงเมือง พระอานนท์
เ รี ย น ร ต น สู ต ร จ า ก พ ร ะ โ อ ฐ ข อ ง
พระพุทธเจ้า รับน้ าจากบาตรหินของ
พระพุทธเจ้า และไปยืนที่ประตูเมือง เมื่อ
พระอานนท์สวดว่า ยงฺกิญฺจิ  และพรม
น้ ามนต์ หยดน้ าที่พุ่งเข้าไปในอากาศแล้ว
ตกลงมาถูกคนป่วยเหล่านั้น ความ
เจ็บป่วยของคนเหล่านั้นก็หายทันที” 

จากหลักฐานทั้งทางวิทยาศาสตร์และ
หลักฐานในพระไตรปิฎกจึงสามารถสรุปได้ว่า 
การสวดมนต์นั้นก็เป็นวิธีการหนึ่งที่ท าให้หายจาก
โรคได้เช่นกัน  แต่สิ่งส าคัญยิ่งก็คือการใช้กายนี้
เพ่ือเป็นเครื่องมือให้เข้าถึงธรรมะ ดังที่พุทธทาส
ภิกขุกล่าวไว้ว่า พระพุทธเจ้าเป็นสุดยอดของนัก
เศรษฐกิจ เป็นผู้ที่ท าสิ่งที่ไม่มีค่าให้มีค่าที่สุด สิ่งที่
มีค่าน้อย ให้มีค่ามากโดยไม่ต้องท าลายทรัพยากร
ใดๆ ในโลก  พระพุทธองค์ประพฤติกลางดิน ตรัส
รู้กลางดิน สอนกลางดิน อยู่ กลางดิน ตาย
กลางดิน เรียกว่าอยู่อย่างธรรมชาติ ใช้ทรัพยากร
น้อยที่สุด๑๒  นี่คือพระบิดาแห่งเศรษฐศาสตร์ของ
โลก  จึ งกล่าวได้ว่ าร่ างกายของมนุษย์ เป็น
ทรัพยากรที่ส าคัญที่สุด เมื่อมนุษย์ปฏิบัติต่อ
ร่างกายอย่างถูกต้องโดยการพิจารณาร่างกายจน
สามารถเห็นธรรมะได้  การมีชีวิตที่ดี  หรือมี
สุขภาพที่ดี มิใช่เป้าหมาย(end) เพราะอาจจะท า
ให้คนลุ่มหลงในสุขภาพร่างกายได้ แต่เป็นเพียง 
(mean) คือเป็นเพียงเครื่องมือแห่งการปฏิบัติขัด

                                                           
๑๒ ปรีชา  เปี่ยมพงศ์สานต์, ธัมมิก

เศรษฐศาสตร์ : ปรัชญาเศรษฐศาสตร์สังคมของชาว
พุทธ,  (กรุงเทพมหานคร: มิตรนราการพิมพ์, ๒๕๓๑), 
หน้า ๘. 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๔๔ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

เกลาตนเอง (จิตใจ) ให้เห็นธรรม นี่คือท่าทีที่
ส าคัญที่สุดของพระพุทธศาสนา 
 
บทสรุป 

พระพุทธเจ้าทรงแสดงธรรมโดยมี
เป้าหมายส าคัญ คือ การรักษาโรคทางใจแก่
ชาวโลก ท า ให้พระพุทธองค์ทรงได้ รับการ
สรรเสริญจากสาวกของพระองค์ว่าเป็นแพทย์ของ
ชาวโลกทั้งมวล (สพฺพโลกติกิจฺฉโก) ซึ่งแนวคิด
เรื่องสุขภาพนั้นปรากฎหลักฐานมากมายใน
พระไตรปิฎก  เช่นในอังคุตตรนิกาย กล่าวไว้
ว่า  โรคในพุทธศาสนานั้น มี ๒ ชนิด  คือ ๑. โรค
ทางกาย  (กายิโก โรโค)  ๒.  โรคทางใจ (เจตสิโก 
โรโค) โทณปากสูตร ทรงแนะน าวิธีการป้องกัน
โรคอันเกิดจากการบริโภคอาหารที่มากเกินความ
จ าเป็น แต่หลักการที่ส าคัญเกี่ยวกับการป้องกัน 
และรักษาสุขภาพ คือ หลักโพชฌงค์ทั้ง ๗ ซึ่งเป็น
องค์แห่งการรู้แจ้ง ซึ่งเป็นการบรรลุธรรมใน
พระพุทธศาสนา  พุทธศาสนิกชน หรือผู้สนใจใน
เรื่องสุขภาพ จึงควรเจริญสติที่ระลึกรู้ เท่าทัน
สภาวธรรมปัจจุบันภายในกายกับจิต  มีปัญญา
หยั่งเห็นสภาวธรรมตามความเป็นจริง มีความ
เพียรในการปฏิบัติ ธ รรม มีปี ติความ อ่ิมใจ 
มีปัสสัทธิสงบกาย สงบใจ มีสมาธิตั้ งมั่นใน
สภาวธรรมปัจจุบัน และมีอุเบกขาวางเฉยโดย
ตามรู้สิ่งที่จิตรับรู้ได้สม่ าเสมอ เมื่อเป็นเช่นนั้นก็
จะสามารถประสบความก้าวหน้าในการปฏิบัติ

ธรรม เมื่อมีความก้าวหน้าในการปฏิบัติธรรมแล้ว
ก็ย่อมส่งผลต่อสุขภาพไปโดยปริยาย เนื่องจากจิต
เป็นนาย กายเป็นบ่าว เมื่อจิตดี กายย่อมจะดี
ด้วยเป็นธรรมดา  แต่อย่างไรก็ตาม แม้เพียงการ
สวดโพชฌังคปริตร ก็สามารถรักษาโรคได้เช่นกัน 
เพราะการสวดมนต์คือสื่อของภาษา คาถาที่เปล่ง
ออกมามีพลังในตัวเอง เพราะเป็นค าที่มีอักขระ
ต่างๆ ยังให้เสียงที่เปล่งออกมาสะเทือนไปยัง
อวัยวะต่างๆ ในร่างกายและสามารถรักษาอวัยวะ
ที่เจ็บป่วยได้  ด้วยพลังนี้ นอกจากนี้ความหมาย
ของคาถายังเป็นสัจจธรรม มีอานุภาพในตัวเอง
เปรียบดังแสงสว่างที่เอ้ือให้เห็นสรรพสิ่งได้  การ
สวดมนต์ย่อมยังผลต่อผู้สวดและมีผลต่อสรรพสิ่ง
ที่เกี่ยวข้องดังได้พรรณามาแล้ว เพราะเป็นการ
รู้ จักป้อนข้อมูลที่ดีแก่ตนเอง  มีพลานุภาพ
ก่อให้เกิดพลังด้านบวกโดยรับข้อมูลจากคาถา
ต่างๆ ก็ย่อมส่งผลดีต่อสุขภาพได้เช่นกัน  อย่างไร
ก็ตามสิ่งส าคัญที่สุดในเรื่องสุขภาพก็คือ การใช้
ความเป็นผู้มีสุขภาพดีเป็นเครื่องมือในการฝึกหัด
ขัดเกลาตนเองให้สามารถบรรลุธรรมในทาง
พระพุทธศาสนาได้  ผู้เขียนเชื่ออย่างสนิทใจว่า 
พุทธวิธีการรักษาโรคด้วยโพชฌงค์นั้นหากปฏิบัติ
ได้จริงสามารถเยียวยารักษาโรคได้อย่างแน่นอน 
แต่การสวดมนต์หรือเจริญพุทธมนต์นั้นจะช่วยได้
ก็เพียงบรรเทา ดังค ากล่าวที่ว่า “สวดมนต์เป็นยา
ทา (บรรเทา) วิปัสสนาเป็นยาแก้”  

 
 
 
 
 
 
 
 
 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๔๕ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 
 
 

บรรณานุกรม 
 

โปรแกรมพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  MCUTRAI VERSION ๑.๐. 
ปรีชา  เปี่ยมพงศ์สานต์,  ธัมมิกเศรษฐศาสตร์ : ปรัชญาเศรษฐศาสตร์สังคมของชาวพุทธ , 

กรุงเทพมหานคร: มิตรนราการพิมพ์, ๒๕๓๑. 
พระกัมมัฏฐานาจริยะ อู บัณฑิตาภิวังสะ. รู้แจ้งในชาตินี้.  กรุงเทพมหานคร :  สหธรรมิก.  ๒๕๔๙.   
พระพรหมคณุาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต). โพชฌงค์  พุทธวิธีเสริมสุขภาพ. กรุงเทพมหานคร : พิมพ์สวย. 

๒๕๕๐.  
พระสิงห์ทน นราสโภ. พลังรังษีธรรม . กรุงเทพมหานคร : ส.น.พ. โลกทิพย์, ๒๕๔๓ .  
ฟูจิโมโต้  โนริยูกิ.  น้ าประจุพลังบ าบัดโรค. พิมพ์ครั้งที่ ๒ . กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์

รวมทรรศน์, ๒๕๔๗  
รศ.จุฬาทิพย์ อุมะวิชนี. ต านานบทสวดมนต์และค าแปล. กรุงเทพมหานคร: วิทยาการพิมพ์. ๒๕๕๑  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


