
  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๓๕ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

พระพุทธศำสนำกับกำรพัฒนำทีย่ั่งยืน 
Buddhism and sustainable development 

 
ธนพล  วิยาสิงห์๑ 

 
บทคัดย่อ 

  โลกเริ่มมีการพัฒนาหลังสงครามโลกครั้งที่ ๒ สังคมมนุษย์มีความเจริญทางด้านต่างๆ มากขึ้น 
โดยเฉพาะความเจริญด้านวัตถุจาก จากยุคเกษตรกรรม สู่ยุคอุตสาหกรรม เข้าสู่ยุคเทคโนโลยี ยุค
อวกาศ ยุคแห่งข้อมูลข่าวสารที่ไร้พรมแดนที่เรียกว่า ยุคโลกาภิวัตน์ สิ่งที่เป็นเครื่องแสดงถึงความ
เจริญในด้านต่างๆ ของการพัฒนาเหล่านั้นทั้งหมด คือ เทคโนโลยี ซึ่งท าให้โลกพัฒนาอย่างถึงที่สุด จึง
มีค าถามว่า แท้ท่ีจริงแล้วโลกของเราที่เป็นอยู่ปัจจุบันนี้มีการพัฒนาถึงจุดสูงสุดแล้วหรือยัง อะไรคือสิ่ง
ที่ดีที่สุดที่มนุษย์คนหนึ่ง หรือมนุษย์ทุกคนทีอุบัติมาในโลกนี้จะพึงได้รับ ไม่ว่าจะเป็น ทรัพย์สิน เงิน
ทอง บ้านเรือนที่ใหญ่โตรโหฐาน การได้ครอบครองสิ่งต่างๆ ที่มีค่ามหาศาล แต่สิ่งเหล่านี้มนุษย์ก็มีอยู่
ชั่วขณะหนึ่ง คือในขณะที่เขาด ารงชีวิตเท่านั้นมิใช่หรือ ในช่วงที่มนุษย์นอนหลับ หรือเสียชีวิตมนุษย์ก็
ไม่น าสิ่งที่เขาครอบครองน าติดตัวไปได้แม้แต่ชิ้นเดียว จริงๆ แล้วมนุษย์เป็นเพียงผู้มาอาศัยโลกใบนี้ 
ชั่วระยะเวลาหนึ่ง แต่พอวันเวลาผ่าน มนุษย์กลับคืนไปสู่ธรรมชาติ ละทิ้งสิ่งต่างๆ คืนสู่โลกที่อาศัยอยู่  
  หากมองที่การพัฒนาจะเห็นว่า ด้านหนึ่งเจริญขึ้น แต่อีกด้านหนึ่งกลับเสื่อมลง ซึ่งในปัจจุบัน
ความเสื่อมของทรัพยากรธรรมชาติปรากฏชัดเจนมากขึ้น หรือแม้แต่ชีวิตมนุษย์ก็ตาม มีความเสื่อมลง 
มีโรคภัยไข้เจ็บเบียดเบียนมากขึ้น มองลงไปอีกจะเห็นว่าการพัฒนาปรากฏในลักษณะที่กระตุ้นความ
อยากอย่างไม่จบสิ้น คนที่มีแล้วก็ยิ่งอยากมีมีเพ่ิมขึ้นเรื่อยๆ คนที่ยังไม่มีก็พยายามขวนขยายเพ่ือที่จะ
ได้จะมีขึ้นมาครอบครอง หากเป็นเช่นนี้ความต้องการของมนุษย์ก็ไม่มีที่สิ้ นสุด มนุษย์จะพยายาม
แสวงหาให้ตนได้สิ่งที่ต้องการมากที่สุดเท่าที่จะท าได้ เมื่อเป็นดังนี้ทรัพยากรที่เหลืออยู่ในปัจจุบันอาจ
ไม่พอต่อการตอบสนองต่อความต้องการของมนุษย์ ดังค ากล่าวของมหาตมะ คานธีว่า “ทรัพยากรใน
โลกนี้มีเพียงพอที่จะหล่อเลี้ยงคนท้ังโลก แต่ไม่เพียงพอส าหรับคนที่มีความโลภเพียงคนเดียว” 

 

ค ำส ำคัญ : พระพุทธศาสนา, การพัฒนาที่ยั่งยืน, โลกาภิวัตน์. 

 

 

 

                                                           
๑คณะมนุษย์ศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏศรีสะเกษ. 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๓๖ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

Abstract 

The development in the world was started after World War 2, with the 
growth of human society specifically in the material field. It started from agriculture 
to industry, technology, space, and then borderless information technology called 
globalization.  What indicates the advanced development in fields is the technology. 
The question is whether the development has reached its peak, what a man should 
obtain after his birth; treasure, money, house and others. The possession of material 
things is just for a while or when they are alive. Valuable But these men exist for a 
while. While sleeping or dying, no one can bring any property with them. Human 
beings just live on earth for a period of time, and then they have to abandon 
everything to the world. 

Looking at the development, we can see that one side is flourishing, but 
the other is deteriorating. At present, the deterioration of natural resources appears 
clearly. Even human life is declining with diseases.  In depth consideration, 
development is to arouse desire endlessly. The rich eagerly try to be richer. Human 
desire is endless and human beings try to posses things as much as possible. The 
resource nowadays cannot match the human desire. Mahatma Gandhi said that 'The 
world has enough for everyone's need, but not enough for everyone's greed.' 
Keywords: Buddhism, sustainable development, globalization. 
 

บทน ำ 
หากจะกล่าวถึงการพัฒนา คนในโลก

ส่ ว น ใ ห ญ่ ม อ ง ไ ป ที่ ค ว า ม เ จ ริ ญ ท า ง ด้ า น
วิทยาศาสตร์ เทคโนโลยีที่ทันสมัย ความรุ่งโรจน์
ทางเศรษฐกิจ ความอยู่ดีมีสุขของคนทั้งมวล ใน
เรื่องดังกล่าวองค์การสหประชาชาติได้เปิดตัว
รายงานการพัฒนามนุษย์เมื่อปี ๒๕๕๖ ภายใต้
กรอบแนวคิดการพัฒนามนุษย์ของ UNDP ดัชนี 

HDI เป็นดัชนีชี้วัดระดับการพัฒนามนุษย์ว่า๑ การ
พั ฒ น า ค น ใ น แ ต่ ล ะป ร ะ เ ท ศ ซึ่ ง พิ จ า ร ณ า
องค์ประกอบ ใน ๓ ด้านด้วยกัน ได้แก่ ด้าน
สุขภาพ ด้านศักยภาพ และด้านคุณภาพ (ชีวิต) 
โดยองค์ประกอบแรก ด้านสุขภาพ ชี้วัดจากความ
                                                           

๑เฉลิมพล แจ่มจันทร์, ดัชนีกำรพัฒนำมนุษย์ 
ปี ๒๕๕๖ กับควำมรุ่งโรจน์ของ (โลก) ทำงใต้ , 
[อ อ น ไ ล น์ ],  แ ห ล่ ง ที่ ม า : 
http://www2.ipsr.mahidol.ac.th/newsletter/inde
x.php/2012-11-08-03-49-15/mnu-vol33-no5/90-
vol33-no5/123-vol33-no5-issue01.html ( ๗ 
สิงหาคม ๒๕๕๗) 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๓๗ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

ยืนยาวของการมีชีวิตอยู่ของคนในประเทศด้วย
จ านวนปีของอายุคาดเฉลี่ย (life expectancy) 
ส าหรับองค์ประกอบที่สอง การศึกษาถือเป็น
ปัจจัยที่ส าคัญในกระบวนการการพัฒนาทุน
มนุษย์ ดังนั้น ด้านศักยภาพ จึงชี้วัดจากจ านวนปี
เฉลี่ยและจ านวนปีคาดหมายของการได้รับ
การศึกษาของคนในประเทศ องค์ประกอบที่สาม 
ด้านคุณภาพชีวิต มาตรฐานการครองชีพของคน
ในประเทศชี้วัดเฉพาะในมิติทางเศรษฐกิจโดยดู
จากระดับรายได้ประชาชาติต่อหัว (GNI per 
capita) ซึ่งการพัฒนาดังกล่าวมีวิวัฒนาการมา
จากที่โลกเริ่มมีการพัฒนาหลังสงครามโลกครั้งที่ 
๒ สังคมมนุษย์มีความเจริญทางด้านต่างๆ มาก
ขึ้น โดยเฉพาะความเจริญด้านวัตถุจาก จากยุค
เกษตรกรรม  สู่ ยุ ค อุตสาหกรรม  เข้ าสู่ ยุ ค
เทคโนโลยี ยุคอวกาศ ยุคแห่งข้อมูลข่าวสารที่ไร้
พรมแดนที่เรียกว่า ยุคโลกาภิวัตน์ สิ่งที่เป็นเครื่อง
แสดงถึงความเจริญในด้านต่างๆ ของการพัฒนา
เหล่านั้นทั้งหมด คือ เทคโนโลยี ซึ่งท าให้โลก
พัฒนาอย่างถึงที่สุด๒ การพัฒนาเกิดขึ้นมากมาย
แม้กระทั่งทางพระพุทธศาสนา ก็ยังได้กล่าวถึง
การพัฒนาที่ยั่งยืน การพัฒนาที่ยั่งยืนแนวพุทธใน
ทัศนะของพระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) มีที่มา
จากหลักพุทธธรรม ซึ่งเป็นระบบการพัฒนาที่

                                                           
๒พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต), อ้างถึงใน 

สุทธิพร รัตนธร ศรัทธา, “ศึกษาการพัฒนาที่ยั่งยืนแนว
พุทธในทัศนะของพระธรรมปฎก (ป. อ. ปยุตฺโต)”.  
วิทยำนิ พนธ์ป ริญญำ พุทธศำสตรมหำบัณฑิ ต 
สำขำวิชำพระพุทธศำสนำ .  (บัณฑิตวิทยาลั ย : 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๓), 
หน้า ๓. 

ยั่งยืนอย่างแท้จริง แต่มิได้ใช้ชื่อว่าการพัฒนาที่
ยั่งยืนท่านแสดงมุมมองวิธีการแก้ปัญหาของ
องค์การสหประชาชาติ พร้อมทั้งเสนอแนว
ทางการ พัฒน าด้ ว ยหลั กมั ชฌิ ม าปฏิ ปทา 
ไ ต ร สิ ก ข า แ ล ะ ห ลั ก มั ต ตั ญ ญุ ต า ที่ เ ป็ น
กระบวนการพัฒนาระบบการด าเนินชีวิตของคน
ทั้งด้านพฤติกรรม จิตใจ และปัญญาอย่างบูรณา
การ มีตัวชี้วัดที่เป็นรูปธรรมเรียกว่า สุขภาวะองค์
รวมท าให้เกิดความสุขที่ไม่เบียดเบียนธรรมชาติ
แวดล้อม แต่กิเลส ได้แก่ตัณหา มานะ และ
มิจฉาทิฎฐิ ยังเป็นอุปสรรคที่คนต้องแก้ไขเพ่ือ
ประโยชน์ อันอ านวยสันติสุขแก่มนุษย์และ
ธรรมชาติต่อไป๓   
 
อย่ำงไรเรียกว่ำกำรพัฒนำที่ย่ังยืนตำมแนวพุทธ 

ในการเขียนบทความนี้ มุงประเด็นไป
ที่การพัฒนาในทัศนะชาวพุทธคนหนึ่งที่พยายาม
หาค าตอบให้ตัวเองว่า แท้ที่จริงแล้วโลกของเราที่
เป็นอยู่ปัจจุบันนี้มีการพัฒนาถึงจุดสูงสุดแล้วหรือ
ยัง อะไรคือสิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์คนหนึ่ง หรือ
มนุษย์ทุกคนทีอุบัติมาในโลกนี้จะพึงได้รับ ไม่ว่า
จะเป็น ทรัพย์สิน เงินทอง บ้านเรือนที่ใหญ่โต
รโหฐาน การได้ครอบครองสิ่ งต่างๆ ที่มีค่า
มหาศาลใช่หรือไม่ แต่สิ่งเหล่านี้มนุษย์ก็มีอยู่
ชั่วขณะหนึ่ง คือในขณะที่เขาด ารงชีวิตเท่านั้น
มิใช่หรือ ในช่วงที่มนุษย์นอนหลับ หรือเสียชีวิต
มนุษย์ก็ไม่น าสิ่งที่เขาเป็นเจ้าของน าติดตัวไปได้
แม้แต่ชิ้นเดียว โลกที่เราอาศัยอยู่ทุกวันนี้มอง
ทางด้านวัตถุจะเห็นว่า มนุษย์มีสติปัญญาเฉลียว
                                                           

๓สุทธิพร รัตนธร ศรัทธา, “ศึกษาการพัฒนาที่
ยั่งยืนแนวพุทธในทัศนะของพระธรรมปฎก (ป. อ. ปยุตฺ
โต)”. บทคัดย่อ. 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๓๘ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

ฉลาด น าความรู้ไปใช้การพัฒนาอย่างรวดเร็ว มี
อุปกรณ์เครื่องใช้ที่อ านายความสะดวกสบาย
อย่างที่ ไม่มีสัตว์ชนิดใดพัฒนาได้ มีเครื่องมือ
แพทย์ท าการรักษาที่ทันสมัย ที่ช่วยยืดอายุการมี
ชี วิ ต ใ ห้ ย า วน านออก ไป  ทั้ ง มี ก า ร พัฒน า
กฎระเบียบต่างๆ เพ่ือควบคุมพฤติกรรมที่ไม่พึง
ประสงค์ให้อยู่ในกรอบของสังคมเพ่ือไม่ให้ไป
สร้างความเดือดร้อนวุ่นวายต่อกัน แต่หากว่ามอง
อีกด้านหนึ่ งสิ่ งที่กล่าวมาทั้งหมดไม่ ได้สร้าง
ความสุขให้กับมนุษย์อย่างแท้จริงใช่หรือไม่ คนที่
มีแล้วก็ยิ่งอยากมีมีเพ่ิมขึ้นเรื่อยๆ คนที่ยังไม่มีก็
พยายามขวนขยาย เ พ่ือที่ จ ะ ได้ จะมีขึ้ นมา
ครอบครอง หากเป็นเช่นนี้ความต้องการของ
มนุษย์ก็ไม่มีที่สิ้นสุด มนุษย์จะพยายามแสวงหา
ให้ตนได้สิ่งที่ต้องการมากที่สุดเท่าที่จะท าได้ เมื่อ
เป็นดังนี้ทรัพยากรที่เหลืออยู่ในปัจจุบันอาจไม่พอ
ต่อการตอบสนองต่อความต้องการของมนุษย์ ดัง
ค ากล่าวของมหาตมะ คานธีว่า “ทรัพยากรใน
โลกนี้มีเพียงพอที่จะหล่อเลี้ยงคนทั้งโลก แต่ไม่
เพียงพอส าหรับคนที่มีความโลภเพียงคนเดียว”  
ดังนั้น การพัฒนาในมุมมองทางพุทธศาสนา มอง
ว่าการพัฒนามนุษย์ที่จะน าไปสู่ความยั่ งยืน 
เพ่ือให้คนรุ่นหลังสามารถใช้ชีวิตได้อย่างปกติสุข
เท่ากับคนในยุคปัจจุบัน ไม่ลดทอนความสามารถ
ของตนลงไปเกิดความล าบากในใช้ทรัพยากรใน
การด ารงชีวิต นักปราชญ์ด้านพุทธศาสนาเสนอ
ทัศนะที่น่าสนใจไว้ว่า การพัฒนาที่น าไปสู่ความ
ยั่งยืน ควรมีการพัฒนาให้ครบ ๓ ด้านคือ 

๑.  ด้านพฤติกรรม และวิธีใช้ชีวิต 
ตลอดจนการท ามาหาเลี้ยงชีพ และวิธีปฏิบัติใน
ก า รผ ลิ ต บ ริ โ ภ คแ ข่ ง ขั น  แ ล ะอ ยู่ ร่ ว มกั บ

สิ่งแวดล้อม พฤติกรรมที่ดีเป็นช่องทางให้จิตใจ
พัฒนาและช่วยให้ปัญญางอกงาม 

๒.  ด้านจิตใจ เช่นพัฒนาคุณธรรม 
ความเข้มแข็งมั่นคงของจิตใจ และสภาพจิตใจที่
งดงาม รวมทั้งความสุข ความพอใจ ความสดชื่น 
เบิกบาน จิตใจเป็นตัวชี้ก าหนดพฤติกรรมและ
สภาพจิตใจที่พอใจมีความสุขก็ท าให้พฤติกรรมมี
ความมั่นคง ปัญญาจะท างานได้ผลดีและพัฒนา
ไปได้ต้องอาศัยสภาพจิตใจที่เหมาะโดยเฉพาะ
การพัฒนาคนเพื่อการพัฒนาที่ยั่งยืน 

๓.  ด้านปัญญา คือความรู้ เข้าใจ
เหตุผล การเข้าถึงความจริงรวมทั้งความเชื่อ
ทัศนคติ ค่านิยม และแนวความคิดต่างๆ ความรู้ 
ความเข้าใจต่างๆ รวมทั้งแนวความคิด ทัศนคติ 
และ ค่านิยม ปัญญาเป็นตัวแก้ปัญหา เป็นตัว
ปรับพฤติกรรมและจิตใจ ให้ลงตัวพอดี และเป็น
ตัวน าสู่จุดมุ่งหมายแห่งความมีอิสรภาพและสันติ
สุข จะต้องพัฒนาควบคู่ประสานกันไปและอิง
อาศัยการพัฒนาทั้งพฤติกรรมและจิตใจ๔  

ภูมิปัญญาตะวันออกโดยเฉพาะวิ ถี
พุทธให้ความส าคัญกับความสมดุลระหว่างมนุษย์
และธรรมชาติ  ซึ่งรวมถึงคุณค่าทางด้านจิตใจ  ที่
ให้เน้นการอบรมทางด้านคุณธรรมในสังคมร่วม
ไปกับการพัฒนาทางวัตถุ 

ในขณะที่ แนวคิ ด เศรษฐศาสตร์
กระแสหลักมองว่าความโลภเป็นสิ่งที่แก้ไม่ได้  
ละไว้ในฐานที่เข้าใจว่าเป็นสิ่งที่ติดอยู่กันตัวมนุษย์  
แต่แนวทางพุทธ  เชื่อว่าการบ่มเพาะพัฒนาทาง
ปัญญาสามารถท าให้ความโลภของมนุษย์ลดทอน
หรือแก้ไขปัญหาได้ 

                                                           
๔ พิราวรรณ ชนะพาห,์ ๒๕๕๑ 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๓๙ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

จากรากฐานแนวพุทธ ถ้าเราพัฒนา
มนุษย์ให้พร้อมด้วยคุณธรรม  จริยธรรม  การมี
วินัยต่อการใช้ชีวิตร่วมกับการมีสติและการมี
ปัญญา  ปัญหาต่าง ๆในโลก  จะสามารถแก้ไขได้ 
ดังที่แพทย์หญิงอมรา มลิลา๕ ได้ชี้ให้เห็นว่าถ้าเรา
สามารถพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ให้ดีได้โดยน า
แนวพุทธมาพัฒนาเป็นแนวปฏิบัติเพ่ือฝึกฝนใจ
เพ่ือไม่ให้เบียดเบียนตัวเองและผู้อ่ืนตลอดจนไม่
ท าร้ายสิ่งแวดล้อม  มีเมตตาต่อตัวเอง  เมตตาต่อ
ผู้อ่ืนและสิ่งรอบข้าง  ท าใจให้อยู่ในศีลธรรมและ
การมีไตรสิกขา  คือ  ทาน ศีล  ภาวนา  มีความ
เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่  ช่วยเหลือเกื้อกูลกันจะมีส่วนช่วย
ให้เกิดการพัฒนาที่ยั่งยืนได้  เพราะจะท าให้
มนุษย์เกิดปัญหา  มีคุณธรรมที่มองสรรพสิ่งบน
โลกแบบองค์รวมและมีดุลยภาพ  สามารถปรับ
วิถีการด าเนินชีวิตอย่างมีคุณภาพและมีเหตุผล
ตามสภาพปัจจัยจ ากัดของทรัพยากร  ด าเนิน
ชีวิตร่วมกับสังคมรอบข้างด้วยความเมตตาและ
ความเป็นธรรม 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
๕ แพทย์หญิงอมรา  มลลิา  ๒๕๕๕  

ก ร อ บ แ น ว คิ ด  ( conceptual  
framework)  โดยวิถีพุทธซึ่งประยุกต์มาจาก
หนังสือการพัฒนาที่ยั่งยืนของท่านพระพรหม
คุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต)๖ ประกอบการอธิบาย  
(ดั งภาพที่  ๑ และ ๒)  เ พ่ือให้ เห็นปัญหาที่
เชื่อมโยงกับการบริโภคเกินและความต้องการที่
ไม่มีที่สิ้นสุดที่เป็นสาเหตุส าคัญท าให้เกิดการ
พัฒนาที่ไม่ยั่งยืน ตลอดจนแนวทางแก้ไขที่อิง
อาศัยพุทธธรรมค าสอนของพระพุทธเจ้า ดังแสดง
ในภาพ 

                                                           
๖ ป.อ.ปยุตโต, ๒๕๔๖ 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์           - ๔๐ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ภำพกรอบแนวคิด (conceptual  framework)  โดยวิถีพุทธ 

ที่มำ: สุธาวัลย์ เสถียรไทย, ดร. ท่านผู้หญิง อ้างถึงใน มหาวุฒิชัย วชิระเมธี, พระ และอมรา 
มลิลา, ดร. (๒๕๕๕: ๘๙) 

จ า ก ใ น ภ า พ นี้ แ ส ด ง ใ ห้ เ ห็ น ว่ า 
พระพุทธศาสนาชี้ว่าระบบธรรมชาติ เป็นไปตาม
หลักอิทัปปัจจยตา คือ ไม่มีอะไรเป็นศูนย์กลาง
ของอะไร เช่น มนุษย์ไม่ได้เป็นศูนย์กลางของ
ธรรมชาติทุกสรรพสิ่งมีความเกี่ยวเนื่องกันและ
เป็นปัจจัยอาศัยซึ่งกันและกัน แต่มนุษย์ซึ่งยังเป็น
ปุถุชนจะยังมองไม่เห็นความจริงข้อนั้น กลับคิด
ว่าตนเองเป็นศูนย์กลางของทั้งระบบ โดยมี
ธ ร รมชาติ ท รั พยากร เป็ น เ พี ย งปั จ จั ย เ พ่ื อ
สนองตอบความต้องการของตน โดยที่มนุษย์จะ

เป็นผู้ควบคุมผ่านใช้วิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี
มาเป็นเครื่องมือส าหรับผลิตสิ่งอ านวยความ
สะดวกเพ่ือสนองความต้องการของตน และมีการ
คิดค้นระบบการท ามาหากินรวมทั้งกรอบระเบียบ
ของการอยู่ร่วมกันภายในสังคมผ่านกลไกทาง
เศรษฐกิจและกลไกเชิงสถาบัน เ ช่น การมี
กฎหมายและองค์กร เพ่ือควบคุมดูแลมนุษย์
ด้วยกันเอง โดยทั้งหมดทั้งปวงที่มนุษย์ท านี้ล้วน
ตอบสนองความต้องการของตนเอง ดังแสดงใน
ภาพ 

 

 

 

ระบบธรรมชำติ 

ระบบของมนุษย์เป็นศูนยก์ลางสร้าง 

- สังคมและเศรษฐกิจและกลไกเชิงสถาบัน (เช่น
กฎหมายและองค์กร) 

- วิทยาศาสตร์และเทคโนโลย ี

โดยใช้ธรรมชาติเป็นปัจจัยการผลิต   



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๔๑ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

 

            คนเป็นศูนย์กลำง 

 

 

 

 

 

 

 

ภำพแสดงระบบของมนุษย์ 
ที่มำ: สุธาวัลย์ เสถียรไทย, ดร. ท่านผู้หญิง อ้างถึงใน มหาวุฒิชัย วชิระเมธี, พระและ

อมรา มลิลา,ดร. (๒๕๕๕: ๙๐)   
จากภาพนี้แสดงให้เห็นถึงผลกระทบ

ที่ ต ามมาจากการที่ มนุษย์ มองตน เอง เป็ น
ศูนย์กลางของระบบ ถึงแม้จะมีเศรษฐกิจ สังคม 
กลไกเชิงสถาบัน รวมไปถึงวิทยาศาสตร์และ
เทคโนโลยีที่ได้คิดค้นมารเป็นเครื่องมือในการ
ต่อสู้เอาชนะกับธรรมชาติ แต่อย่างไรก็ดี สิ่งต่างๆ 
ที่มนุษย์ล้วนสรรค์สร้าง มิอาจช่วยให้เกิดสันติสุข
ได้ หากมิได้เริ่มที่ใจ โดยสอดคล้องได้กับแนวคิด
เชิงพุทธที่ชี้ให้เห็นว่าในความเป็นจริงแล้วระบบ
ของมนุษย์เป็นส่วนหนึ่งของระบบธรรมชาติ แต่
มนุษย์มี อัตรามองคนเป็นศูนย์กลาง และใช้
ธรรมชาติเป็นปัจจัยการผลิต ในการสร้างสรรค์
สังคม เศรษฐกิจ วิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี มา
ตอบสนองความต้องการและเมื่อมนุษย์ขาด
ปัญญาและมี คว าม โลภอย่ า ง ไม่ มี ที่ สิ้ นสุ ด 

ทรัพยากรธรรมชาติเท่าไหร่จึงไม่เพียงพอที่จะ
สนองความต้องการ 

แม้ ว่ าการ พัฒนากระแสหลักจะ
พยายามใช้กฎกติกา ตลอดจนแรงจูงใจต่างๆ 
เพ่ือควบคุมและพฤติกรรมที่ไม่เหมาะสมของคน  
ซึ่งแม้จะเป็นเงื่อนไขที่จ าเป็นแต่ก็ยังไม่เพียงพอ
ต่อการแก้ปัญหา สิ่งที่ขาดหายไปคือ การพัฒนา
จิตใจซึ่งภูมิปัญญาตะวันออกโดยเฉพาะแนวพุทธ 
มองว่ามนุษย์แก้ไขได้ สามารถพัฒนาได้ท าให้
ความโลภสามารถลดลงได้ 

พระพรหมคุณาภรณ์  ได้อธิบายการ
พัฒนาที่ยั่งยืนว่า “การพัฒนาที่ยั่งยืนมีลักษณะที่
เป็นบูรณาการ คือ ท าให้เกิดองค์รวม (Holistic) 
หมายความว่าองค์ประกอบทั้งหลายที่เกี่ยวข้อง
จะต้องประสานกันครบองค์ และมีลักษณะอีก

วิทยำศำสตร์
และเทคโนโลยี 

สังคม+  เศรษฐกิจ+ 

กลไกเชิงสถำบัน 

ธรรมชำ
ติ 

ทุกอย่างเพ่ือตอบสนอง
ความต้องการของมนุษย์ 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๔๒ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

อย่างหนึ่งคือ การมีดุลยภาพ (Balance) หรืออีก
นั ยหนึ่ ง คื อก า รท า ใ ห้ กิ จ กร รมของมนุ ษย์
สอดคล้องกับธรรมชาติ๑ 

ระบบการพัฒนาที่ยั่งยืน  ประกอบ
ไปด้วย ๔ องค์ประกอบ  ที่ต้องบูรณาการให้เป็น
ระบบสัมพันธ์หนึ่งเดียวโดยให้คนเป็นแกนกลาย
ท าหน้าที่เป็นปัจจัยตัวกระท า 

๑. มนุษย์ : ระบบการพัฒนามนุษย์มี
สามด้านที่สอดคล้องกัน คือ หนึ่ง) พฤติกรรม 
(ศีล) คือการมีวินัยต่อพฤติกรรมการใช้ชีวิต เช่น 
วิธีเสพบริโภคการประกอบอาชีพโดยต้องพัฒนา
ให้มีทักษะสามารถเลี้ยงชีพได้ การรู้จักแบ่งปัน
เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ รู้จักการให้ และการอยู่ร่วมกับ
สิ่งแวดล้อมอย่างสมดุล โดยไม่เบียดเบียน สอง) 
ด้านจิตใจ ซึ่งประกอบด้วยการมีสติและสมาธิ
เพ่ือที่จะสามารถพัฒนาสภาพจิตใจที่ดีงาม โดย
ใช้คุณธรรม แนวทางปฏิบัติเมื่อท าแล้วจะเกิด
ความสุข ความสดชื่นเบิกบาน และสาม) ปัญญา 
ซึ่งเป็นความรู้ ความเข้าใจต่างๆ รวมทั้งแนวคิด 
ทัศนคต ิและค่านิยม 

๒. สังคม : โดยระบบในสังคมต้อง
ประสานสอดคล้องกับอันหนึ่งอันเดียวกันมีการ
สร้างบรรยากาศไม่เบียดเบียน ช่วยเหลือเกื้อกูล 
ลดความเห็นแก่ตัว ร่วมกันวางมาตรการไม่ให้เอา
รัดเอาเปรียบกันร่วมกันวางมาตรการพิทักษ์การ
เบียดเบียนธรรมชาติ และสนับสนุนการกระท า 
หรือกิจการเกื้อกูลกับธรรมชาติ 

๓.  ธรรมชาติ : โดยเรียนรู้และเข้าถึง
ความเป็นจริงตามธรรมชาติ มองตนเองเป็นเพียง
ส่วนหนึ่งของธรรมชาติ มีชีวิตอยู่อย่างสมดุลกับ

                                                           
๑ ป.อ.ปยุตโต, ๒๕๔๑   

ธรรมชาติไม่เบียดเบียนธรรมชาติ และบ ารุงรักษา
ธรรมชาติ 

๔. เทคโนโลยี : ทั้งนี้ในการพัฒนา 
มักจะใช้เทคโนโลยีเป็นเครื่องมือในการสร้าง
ความเจริญซึ่งท าให้เกิดความเปลี่ยนแปลงของ
การใช้ชีวิต ดังนั้น เทคโนโลยีควรเป็นเครื่องมือ
ส าหรับแก้ปัญหาสิ่ ง แวดล้ อมและอนุ รั กษ์
ธรรมชาติ โดยส่งเสริม เรื่องการใช้เทคโนโลยีด้วย
ปัญญา ไม่ใช่ด้วยตัณหา และเป็นเครื่องมือที่ช่วย
เสริมสร้างปัญญา๒ 

ก ร อ บ แ น ว คิ ด  ( conceptual  
framework) ที่น าเสนอนี้ไม่ได้ปฏิเสธแนวคิด
กระแสหลักคือการใช้กลไกเชิงสถาบัน (นโยบาย
และกฎหมาย) หลักธรรมาภิบาล เครื่องมือทาง
เศรษฐศาสตร์ และเทคโนโลยี แต่น ามาบูรณาการ
ร่วมกับการพัฒนาจิตใจ หรือการพัฒนามนุษย์ให้
ควบคู่ไปด้วย โดยมองว่าหากเราไม่พัฒนาที่
ต้นเหตุคือ มนุษย์ คงยากที่จะน าเครื่องมือกลไก
ต่างๆ มาใช้แก้ไขซึ่งเครื่องมือเหล่านั้นจะกลับ
กลายมาใช้เพ่ือตอบสนองความโลภขึ้นไปอีกและ
ไม่สามารถแก้ไขปัญหาที่แท้จริงได้  ดังนั้นการ
พัฒนามนุษย์จะเป็นเครื่องมือส าคัญที่ช่วยแก้ไข 
โดยอาศัยการประยุกต์แนวทางของพระพรหม
คุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต) ในการพัฒนามนุษย์
ประกอบด้วย 

ประกำรแรก กำรพัฒนำพฤติกรรม 
ซึ่งสอดคล้องกับแนวทางสากล คือ หลักธรรมาภิ
บาลที่การศึกษาของสถาบันธรรมรัฐเพ่ือการพัฒนา

                                                           
๒ ป.อ.ปยุตโต, ๒๕๔๑   



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๔๓ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

สังคมและสิ่งแวดล้อม๓ ได้ชี้เงื่อนไขของธรรมาภิ
บาลด้านสิ่งแวดล้อมว่าต้องมีระบบควบคุมและ
ถ่วงดุลอ านาจ การสร้างแรงจูงใจที่เหมาะสม การ
สร้างความโปร่งใสจากการเผยข้อมูลต่อสาธารณะ 
การสร้างองค์ความรู้ เทคโนโลยีและกระบวนการ
เรียนรู้ การป้องกันการทุจริตคอร์รัปชั่น การท าให้
ระบบมีประสิทธิภาพด้วยการลดต้นทุนที่สูญเปล่า 
และการส่งเสริมด้านคุณธรรม เข้ามาช่วยจัดการ
ระบบต่างๆ เช่น สิ่งแวดล้อมที่ขาดประสิทธิภาพ 
พร้อมกับการสร้างจริยธรรมเพ่ือปรับปรุงพฤติกรรม 

ประกำรที่สอง กำรพัฒนำจิตใจและ
ปัญญำ จะเป็นการพัฒนามนุษย์ในอีกขั้นหนึ่ง ซึ่ง
จะช่วยท าให้เกิดการปฏิบัติในระดับพฤติกรรมที่ดี
ง ามได้อย่ า งมีความสุข  ซึ่ งตั วอย่ าปรั ชญา
เศรษฐกิจพอเพียงของพระบาทสมเด็จพระ
เจ้าอยู่หัวเป็นรูปแบบหนึ่งที่ส าคัญของภูมิปัญญา
ตะวันออกที่มีคุณสมบัติส าคัญคือความมีเหตุผล 
ความพอเพียง การมีภูมิคุ้มกัน และมีเงื่อนไข
ส าคัญของคุณธรรมบวกปัญญา ทั้งนี้ คุณลักษณะ
เหล่านี้จะเกิดได้ต่อเมื่อมีการพัฒนาจิตใจที่ถือ
เป็นพื้นฐานส าคัญ 

หากกลับมาพิจารณาปัญหาท้าทาย
ของการพัฒนาที่ยั่งยืน  คือความเสื่อมโทรมของ
ทรัพยากรธรรมชาติ โดยที่คุณสมบัติความเป็น
ทรัพยากรที่ใช้ร่วมกันหรือ CPR นั้นง่ายต่อการมี
พฤติกรรมแบบมือใครยาวสาวได้สาวเอาจนน าไปสู่
ความเสื่อมโทรมของทรัพยากรในที่สุด อย่างไรก็ดี
ศาสตราจารย์อีลินอร์ ออสตรอม (Ostrom, 1990) 
สตรีคนแรกท่ีได้รับรางวัลโนเบลสขาเศรษฐศาสตร์  

                                                           
๓ สถาบันธรรมรัฐเพื่อการพัฒนาสังคมและ

สิ่งแวดล้อม ,๒๕๔๖.   

ได้พัฒนาแนวคิดที่สามารถอธิบายความร่วมมือกัน
เพ่ือจัดการทรัพยากรที่ ใช้ร่วมกันได้โดยไม่ถูก
ท าลายและไม่ต้องอาศัยปัจจัยภายนอก เช่น รัฐเข้า
มาแทรกแซง แต่เป็นวิวัฒนาการของการจัดการที่
ประสบความส าเร็จโดยกลุ่มที่เกิดขึ้นมาเอง (self-
organizing group) จากการศึกษาในหลายๆ 
ประเทศทั้งกรณีป่าชุมชนและกรณีชลประทาน
ราษฎร์ในประเทศอินเดีย เนปาล ไทย ฟิลิปปินส์ 
เป็นต้น โดยชี้ให้เห็นว่าปัจจัยส าคัญที่ท าให้เกิดการ
ร่วมมือกันดูแลจัดการทรัพยากรที่ใช้ร่วมกันคือ 
“ความไว้วางใจ” (trust) และ “การต่างตอบแทน
ซึ่งกันและกัน” (reciprocity) ซึ่งเมื่ออยู่ในชุมชน
เดียวกันรู้จักกัน  มีปฏิสัมพันธ์ต่อกันก็สามารถ
สร้างให้เกิดความไว้เนื้อเชื่อใจกัน ท าให้ร่วมมือกัน
ได้ง่ายขึ้น  ขณะเดียวกัน  การตอบต่างแทนกันท า
ได้ง่ายคือทั้งในทางบวก คือ ต่างก็ท าดีมีการพ่ึง
อาศัยซึ่ งกันและกัน  หรือถ้าอีกฝ่ายท าไม่ดีก็
สามารถโต้หรือ sanction กันได้ โดยถ้าอยู่ในชุมชน
เดียวกันก็ต้องพยายามรักษาชื่อเสียงหรือหน้าตา 
(reputation) ของตนเองไว้ท าให้มีส่วนช่วยให้ไม่
กล้าที่จะท าในสิ่งที่สังคมจะต าหนได้๔ การวิเคราะห์
ดังกล่าจะเป็นที่ระดับพฤติกรรม โดยไม่ได้ ให้
ความส าคัญกับมิติทางจิตใจ ซึ่งก็พบว่าแม้แต่ทาง
ชีววิทยาก็มองว่าคุณสมบัติของความปรารถนาดีต่อ
กัน หรือ altruism  เป็นสิ่งที่จ าเป็นส าหรับการอยู่
รอดของมนุษย์และสัตว์การจะเอาชนะแข่งขันกัน
และคิดแต่ประโยชน์ของตนเอง หรือเอาตัวรอด
อย่างเดียวกลับจะมีผลให้มีชีวิตอยู่รอดบนโลกนี้ได้
ยาก๕ 

                                                           
๔ สุธาวัลย์  เสถียรไทย, ๒๕๕๔ 
๕ Dawkins, 1989; Nowak,2012 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๔๔ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

อย่างไรก็ดีเมื่อพิจารณาในระดับที่ลึก
ลงไปอีกคือระดับจิตใจจะพบว่าการมีคุณธรรมและ
ปัญญานั้น จะยิ่งท าให้คนสามารถร่วมมือกันได้ง่าย
ขึ้นในการรักษาทรัพยากร เพราะท าให้เกิดไความไว้
เนื้อเชื่อใจ จาการมีเรื่องคุณธรรมด้านสัจจะและ
ความซื่อสัตย์สุจริต และอีกเง่ือนไขของออสตรอม
คือในเรื่องของการต่างตอบแทนซึ่งในที่นี้รวมถึงการ
ตรวจสอบหรือตอบโต้โดยสังคม ซึ่งในทางพุทธเองก็
จะมีการเตือนสติในทางธรรมที่เป็นการลงโทษทาง
สังคม โดยการ่วมมือกันงดเว้นการพูดคุยติดต่อคบ
หาสมาคม เสมือนการคว่ าบาตร ซึ่งในสมัยพุทธกาล
เมื่อมีคนท าผิดพระสามารถไม่รับบิณฑบาตกับผู้นั้น
ได้ นอกจากนี้ลักษณะของการมีคุณธรรมของความ
เมตตากรุณา การเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ เอ้ืออาทรซึ่งกัน
และกัน สิ่งเหล่านี้พบได้ง่ายในชุมชนที่มีภูมิปัญญา
ตะวันออก ซึ่งจะมีลักษณะคล้ายคลึงกันไม่เฉพาะแต่
สังคมชาวพุทธ ตัวอย่างที่เป็นรูปธรรมในด้านการ
จัดการรักษาและใช้ประโยชน์ทรัพยากรธรรมชาติ
และสิ่งแดล้อมประสบความส าเร็จพบเห็นได้ทั่วไป
จากภูมิปัญญาตะวันออกแนวพุทธที่เน้นด้านจิตใจ
เป็นส าคัญ 
 
หลักธรรมที่มีควำมส ำคัญต่อกำรพัฒนำที่ยั่งยืน 

หลักธรรมส าคัญที่ช่วยแก้ไขปัญหา
ท้าทายที่เกิดขึ้นอันเนื่องมาจากการพัฒนาของ
มนุษย์ที่มุ่งหวังให้เกิดความสุขสบายโดยเฉพาะ
ความสุขในส่วนปัจเจก โดยละเลยปัญหาที่เกิด
จากพัฒนาซึ่งเริ่มตั้งแต่องค์การสหประชาชาติ
ประกาศให้มีการพัฒนาหลังสงครามโลกครั้งที่ ๒ 
ส่งผลให้เกิดปัญหาเหล่านี้ตามมา คือ ความเสื่อม

โทรมของทรัพยากรธรรมชาติ ความไม่เป็นธรรม 
และการบริโภคเกิน 

การน้อมน าศีลห้าและเบญจศีลเบื้อง
ตนของหลักค าสอน มาพึงปฏิบัตินั้นสามารถช่วย
ก่อให้เกิดการพัฒนาที่ยั่งยืนได้ดังรายละเอียด 
ดังนี้คือ 

๑. ศีลข้อที่หนึ่ง ห้ามฆ่าสัตว์ ห้าม
เบียดเบียนสัตว์ และการไม่ใช้ความรุนแรงทุก
รูปแบบ เป็นศีลที่ว่ าด้วยหลักการด้านสิทิม
นุษยชนตลอดจนสิ่งแวดล้อมเป็นการปกป้องชีวิต
ของมนุษยชน รวมไปถึงการไม่เบียดเบียนสัตว์
และธรรมชาติ 

๒. ศีลข้อที่สอง ห้ามลักทรัพย์ เป็น
ศีลว่าด้วยหลักประกันเรื่องของการไม่ทุจริตไม่ 
คอร์รัปชั่น  เป็นข้อธรรมที่ช่วยให้สังคมเกิดการใช้
และการกระจายทรัพยากรที่เป็นธรรม 

๓. ศีลข้อที่สาม ห้ามประพฤติผิดใน
กาม เป็นหลักประกันเรื่ องความมั่นคงของ
สถาบันครอบครัวรวมทั้งการคุ้มครองเด็ก สตรี 
เยาวชน ให้คนทุกคนได้รับการปฏิบัติในฐานะที่
เป็นมนุษย์ด้วยกัน ไม่ใช่ฐานะที่เป็นแค่ปัจจัยการ
ผลิต นอกจากนี้สถาบันครอบครัวเป็นหน่วยเล็กที่
ส าคัญที่สุดในสังคมในการสร้างมนุษย์ให้สมบูรณ์
ขึ้นมา 

๔. ศีลข้อที่สี่  ละเว้นจากการกล่าว
เท็จปราศจากความจริง เป็นหลักประกันเสรีภาพ
ทางสื่อและข่าวสาร คือจะต้องไม่ใช่ข้อมูลเท็จมา
กล่าวหาให้ร้ายซึ่งกันและกัน ถือว่าเป็นปัญหา
ของทั้งโลก เนื่องด้วยโลกที่เต็มไปด้วยเสรีภาพแต่
ยังขาดจรรยาบรรณในการใช้เสรีภาพ 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๔๕ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

๕. ศีลข้อที่ห้า เว้นจาการดื่มสุ รา 
ของมึนเมา สิ่งเสพติดให้โทษ เป็นหลักประกัน
สุขภาพ และการบริโภค ทั้งนี้ไม่ได้หมายความ
เฉพาะการบริโภคสุรา ยาเสพติด แต่รวมถึงการ
บริโภคในลักษณะมึนเมาทุกรูปแบบ เช่น บริโภค
อาหารปัจจัยสี่  การบริโภคยศทรัพย์อ านาจ 
รวมถึงการบริโภคอัตลักษณ์ ค่านิยมของการมี
ยี่ห้อตราสินค้า (brand) โดยทางพุทธได้พูดเรื่อง
การบริโภคว่ามนุษย์ต้องมีการบริโภคอย่างมีสติ 
ซึ่งศีลข้อนี้จะช่วยโลกไม่ให้มีการบริโภคด้วยอัตรา
เร่งที่เร็วเกินไปและจะได้ชะลอความเสื่อมของ
ทรัพยากรสิ่งแวดล้อมให้ช้าลงได้ 

ดังจะเห็นได้ว่า ศีลห้านั้นสามารถ
น ามาประยุกต์เพ่ือช่วยเป็นหลักประกันให้เกิด
แนวทางการพัฒนาที่ยั่งยืน รวมทั้งการสร้างความ
เป็นธรรมและสิทธิมนุษยชนให้เกิดขึ้นในสังคม
โลก ตลอดจนการก ากับพฤติกรรมของมนุษย์ใน
การเลือกบริโภคสิ่งต่างๆ ด้วยความมีเหตุผลที่จะ
ไม่ก่อให้เกิดผลกระทบต่อสังคมและสิ่งแดล้อมทั้ง
ในปัจจุบันและอนาคต 

นอกจากนี้หลักธรรมะในพุทธศาสนา
ที่สามารถน ามาประยุกต์เพ่ือช่วยในการให้เกิด
การพัฒนาที่ยั่งยืน ได้แก่ มรรคมีองค์แปดใน
อริยสัจสี่ที่เป็นหลักปฏิบัติให้ถึงซึ่งความดับทุกข์ 
หากน้อมน ามาปฏิบัตินั้นจะน ามาซึ่งความสุข  
สงบทั้งทางร่างกายและจิตใจได้ เช่น หลักปฏิบัติ
ของมรรคมีองค์๘๖ บางข้อที่ครอบคลุมและ
เกี่ยวข้องกับลักษณะแนวทางการพัฒนาใน
ปัจจุบัน ดังนี้ 

                                                           
๖ พระไตรปิฎก เล่มที่ ๑๒  พระสุตตันตปิฎก 

เล่มที่ ๔  มัชฌมินิกาย มลูปณัณาสก ์

สัมมาอาชีวะ คือ การเลี้ยงชีพชอบ 
เป็ นการประกอบกิ จกร รมต่ า ง  ๆ  โ ดย ไม่
เบียดเบียนตนเองและผู้ อ่ืนตลอดจนสิ่งแวดล้อม
และสังคม มีแนวทางประพฤติปฏิบัติในทางการ
ท ามาหากินที่มีจริยธรรมอันดีงาม  

สัมมากัมมันตะ คือ การกระท าชอบ 
โดยการประพฤติดีงามทางกาย หรือ กิจกรรม
ทางกายทั้งปวง ซึ่งเมื่อน าไปใช้ปฏิบัติแล้วจะงด
เว้นซึ่งการกระท าที่ไม่ถูกต้องไม่เบียดเบียนและ
ท าร้ายผู้อื้นรวมทั้งสิ่งมีชีวิตทั้งปวง 

สัมมาสติ คือ การมีสติรู้ตัวอยู่ตลอด 
ระลึกสภาพความจริงในปัจจุบันในสิ่งที่เกื้อหนุน
แก่ปัญญา ซึ่งหลักสัมมาสตินี้สามารถน ามาใช้ได้
ตามสภาพการณ์ตามเศรษฐกิจ สังคม และ
สิ่งแวดล้อม ที่จะท าให้นักพัฒนารับทราบถึง
ข้อเท็จจริงหรือเพ่ือที่จะน ามาปรับใช้นโยบายการ
พัฒนาด้านต่างๆ 

สัมมาทิฏฐิ คือ การมีปัญญาเห็นชอบ 
หมายถึง การปฏิบัติอย่างเหมาะสม ความเป็น
จริงด้วยปัญญา ซึ่งหลักสัมมาทิฏฐิถือเป็นก าเนิน
แห่งความคิดท่ีถูกต้องและเป็นต้นทางของความดี
งามทั้งปวง  สามารถน าไปใช้ในกิจกรรมทั่วไป  
ทกประเภททั้งทางโลกและทางธรรม 

เมื่อพิจารณาลักษณะที่สอดคล้อง
หลักไตรสิกขาอันได้แก่ ศีล สมาธิ และปัญญาซึ่ง
เป็นองค์ประกอบของการด าเนินชีวิตตามแนว
พุทธสามารถเทียบเคียงได้ว่าหลักสัมมากัมมันตะ
และสัมมาอาชีวะเทียบกับศีล ส่วนสัมมาสติ คือ
สมาธิ และสัมมาทิฏฐิ คือปัญญานั่นเอง 

นอกจากนี้ยังมีหลักค าสอนซึ่งคุ้นชินใน
ชีวิตประจ าวันที่หากยึดเป็นแนวทางการด าเนิน



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๔๖ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

ชีวิตจะส่งผลให้เกิดการด าเนินชีวิตในหนทางที่
พอเหมาะพองาม เช่น ความซื่อสัตย์สุจริต  ซื่อตรง
ในหน้าที่การงาน ซื่อตรงต่อตนเอง บุคคลอ่ืน และ
สังคมส่วนรวม ความไม่โลภ ความพอประมาณ การ
แสวงหาความพอดี  การลดพฤติกรรมการบริโภค 
การพิจารณาปฏิสังขาโย คือ ให้พิจารณาแล้วจึง
เสพปัจจัยโดยมองให้เห็นคุณค่าที่แท้ของสิ่งนั้นว่า
เราเสพหรือบริโภคเพ่ืออะไร ซึ่งนอกจานี้ท าให้มี
ประโยชน์ต่อชีวิตตนเองแล้ว ก็ท าให้ลดการ
เบียดเบียนกันในสังคม และเอ้ือประโยชน์ต่อ
สิ่งแวดล้อมไปในตัวด้วยดังที่กล่าวแล้ว และหลัก
เมตตากรุณา การสงเคราะห์ช่วยเหลือ การให้ด้วย
การไม่หวังผลตอบแทนใดๆ มีความสุขทางใจการให้
การเสียสละ เอ้ือเฟ้ือเจอจุนต่อผู้อ่ืน หลักค าสอน
ต่างๆ เหล่านี้ จะมีส่วนท าให้ลดการเบียดเบียนกัน
ในสัคงมคม เพราะเมื่อทรัพยากรมีอยู่จ ากัด เมื่อ
ผู้ใช้ไม่โลภและใช้ด้วยความพอดีพองามก็ท าให้ผู้อ่ืน
สามารถมาใช้ร่วมกันได้อย่างสันติสุข ซึ่งถ้ายิ่งมี
คุณธรรม ซึ่งเมื่อน ามาก ากับร่วมกับหลักของธรร
มาภิบาลแล้วจะท าให้ทุกฝ่ายลดละซึ่งความเห็นแก
ตัว ไม่เอาผลประโยชน์จากทรัพยากรจนเกิดความ
พอดีพองาม  ต่างฝ่ายต่างมุ่งสงเคราะห์ช่วยเหลือ
กัน ดังข้ออ้างอิงของพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. 
ปยุตฺโต) ว่า “..จิตใจที่คิดจะได้จะเอา ท าให้เกิด
ท่าทีความรู้สึกแบบหวาดระแวงเป็นปฏิปักษ์ โดย
มองเพ่ือมนุษย์เป็นคู่แข่ง ตลอดจนมองเขาเป็น
เหยื่อ โดยเฉพาะสภาพแวดล้อมของสังคมปัจจุบันที่
อยู่ภายใต้ระบบแข่งขันหาผลประโยชน์จะหล่อ
หลอมสภาพจิตใจเช่นนี้มากจึงต้องถ่วงดุลจิตที่คิด
จะได้จะเอา ด้วยการตั้งจิตคิดจะให้ซึ่งจะเป็นตัวน า
จิตให้เกิดความสนใจต่อสุขทุกข์ของผู้อ่ืน เกิดความ

เข้าใจเห็นใจเพ่ือมนุษย์พัฒนาเมตตากรุณามุทิตา
ขึ้นมาโดยวิธีธรรมชิตและด้วยการพัฒนาพฤติกรรม
ในการให้ เข้ามาควบคู่ก็ท าให้การให้กลายเป็น
ความสุข..”  และหลักของการมีสติ  หรือการระลึก
ได้ โดยหากคนมีสติจะท าให้มีปัญญาสามารถหมุน
ปัญหา หรือกิจการต่างๆ ให้ได้ประโยชน์ ดังที่
แพทย์หญิงอมรา มลิลา ได้กล่าวไว้ว่า “เราคอยเอา
สติท าให้เรานิ่งได้  และเราก็มีเหตุผล และถ้าเผื่อ
เกิดความผิดพลาดอะไร เราก็ไม่เต้น เพราะเราถือ
ว่าเราเป็นมนุษย์มาจากอวิชชา เราก็ต้องเรียนรู้มา
จากความผิดของเรา ถ้าเราวางใจได้อย่างนี้ อะไร
อะไร ก็จะดีทั้งนั้นเลย บางครั้งของที่เรานึกว่าผิด
พลายอย่างมากมาย แต่กลับมาเป็นคุณ กับเรา
อย่างมาก เพราะเราเอาสิ่ งนั้นมาปรับให้ เกิด
ประโยชน์ได้และท าให้เราค้นพบวิธีใหม่ที่ท าให้เรา
หลุดออกไปจากความยึดมั่น ส าคัญผิดของเราซึ่งแต่
ก่อนเรานึกว่าเรารู้ทั้งนั้น”๗ 

ดังภาพที่น าเสนอระบบของมนุษย์
สามารถพัฒนาได้อย่างสมดุลโดยใช้แนวทางการ
พัฒนาจิตใจ ควบคู่ไปกับแนวทางกระแสหลักที่เน้น
กลไกการจัดการเชิงสถาบันและเทคโนโลยี มา
จัดการทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมอย่างเป็น
ธรรมและยั่งยืนจะช่วยแก้ปัญหาเรื่องนโยบายที่
ก่อให้เกิดความไม่เป็นธรรม และแก้ปัญหาความไม่
ยั่งยืนในการใช้ทรัพยากรลงได้ เพราะสามารถลด
ปัญหาความอยากได้ที่ไม่สิ้นสุดและความไม่ซื่อสัตย์
คิดคดโกงเอาเปรียบธรรมชาติและคนอ่ืนอย่างที่
เป็นอยู่ ดังแสดงในภาพ๘ 
                                                           

๗ แพทย์หญิงอมรา  มลลิา,๒๕๕๕. 
๘  สุธาวัลย์ เสถียรไทย, ดร.  ท่านผูห้ญิง อ้าง

ถึงใน มหาวุฒิชัย วชิระเมธี, พระ  และอมรา มลลิา, ดร. 
๒๕๕๕   



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์           - ๔๗ –     ปีที่ ๑ ฉบบัที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

 

            คนเป็นศูนย์กลำง 

 

 

 

 

 

 

ภำพแสดงระบบของมนุษย์ในกำรพัฒนำอย่ำงสมดุล 

ที่มำ: สุธาวัลย์ เสถียรไทย, ดร. ท่านผู้หญิง อ้างถึงใน มหาวุฒิชัย วชิระเมธี, พระ และอมรา มลิลา, 
ดร. (๒๕๕๕: ๙๐) 
 
บทสรุป 

การพัฒนาที่ ยั่ งยืนที่ ใช้ แนวทาง
กระแสหลัก อาทิ  กลไกตลาด  กลไกเชิงสถาบัน  
รวมทั้งการน าเทคโนโลยีมาช่วยแก้ไขปัญหานั้น  
เป็นสิ่งที่จ าเป็นแต่อาจยังไม่เพียงพอ  ทั้งนี้การ
พัฒนาที่ยั่งยืนแนวพุทธ  จะเน้นไปที่การพัฒนา
ด้านจิตใจควบคู่ไปด้วย  เพ่ือจะน าไปสู่การแก้ไข
ปัญหาให้บรรลุผลตามเป้าหมายที่วางไว้ได้ ดังนั้น 
ในการพัฒนาแบบยั่ งยืนในสั งคมไทย โดย
แนวทางพุทธศาสนานั้น จะเน้นการพัฒนาคน
เป็นหลัก ในการพัฒนาคนนั้น สิ่งส าคัญของการ
พัฒนาคือ ปัญญา เพราะท าให้รู้จักสิ่งทั้งหลาย
และรู้ว่าจะปฏิบัติต่อสิ่งนั้นอย่างไร การพัฒนาจะ
เป็นไปพร้อมกันทั้ง ๓ ด้าน คือ  

๑.  พัฒนาพฤติกรรม (ศีล) หรือ
วิธีการใช้ชีวิต ตลอดจนการท ามาหาเลี้ยงชีพ ใน
การพัฒนาด้านนี้ เครื่องมือที่ใช้ในการพัฒนาคน
ให้มีศี ล  คือ  วินั ย  เพราะวินั ย  เป็นตั วการ
จัดเตรียมชีวิตให้อยู่ในสภาพที่เอ้ือต่อการพัฒนา 

๒.  พัฒนาด้านจิตใจ (สมาธิ) เช่น
พัฒนาคุณธรรม ความเข้มแข็ง มั่นคงของจิตใจ
และสภาพจิตที่ดีงาม รวมทั้งความสุข  

๓.  พัฒนาด้านปัญญา (ปัญญา) คือ
ความรู้ความเข้าใจต่างๆ รวมทั้งแนวความคิด 
ทัศนคติ และค่านิยม ในการฝึกฝนหรือพัฒนา
ด้านความรู้ ความเข้าใจ ท าได้โดยรู้จักวินิจฉัย 
ไตร่ตรอง ตรวจสอบโดยอาศัยเหตุผล เพ่ือให้เข้า
ใจความเป็นจริงที่เป็นสากลของสิ่งทั้งปวง  

วิทยำศำสตร์
และเทคโนโลยี 

สังคม+  เศรษฐกิจ+ 

กลไกเชิงสถำบัน 

ธรรมชำ
ติ 

พัฒนา

จิตใจ 

เพ่ือสันติสุขของมนุษย์
และธรรมชำติ 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๔๘ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

การพัฒนาทั้ง ๓ ด้านนี้จะต้องอิง
อาศัยซึ่งกันและกัน ซึ่งหากพัฒนาได้ทั้งสามด้าน
แล้วจะท าให้ชีวิตมีแต่ความดีงาม ซึ่งจะน าไปสู่
การเข้าถึงอิสรภาพและสันติสุขที่แท้จริง การ
พัฒนาหรือการฝึกฝนทั้ง ๓ ด้านนี้ เราเรียกว่า 
ไตรสิกขา ซึ่งประกอบไปด้วย ศีล สมาธิ ปัญญา 
นั้นเอง 

การพัฒนาเป็นสิ่งที่ทุกประเทศพึง
ปรารถนาและให้ความส าคัญต่อการพัฒนา
ทางด้านเศรษฐกิจ โดยขาดความคิดอันรอบคอบ  
ไปสู่การพัฒนาด้านอ่ืนๆ ส าหรับการด ารงชีวิต
ของมนุษย์ การพัฒนาถือได้ว่าเป็นกระบวนการ
หลายมิติ ในปัจจุบันได้มีแนวความคิดเกี่ยวกับ
การพัฒนาอยู่หลายประการ เช่น เน้นความ
เจริญเติบโตขยายตัวทางเศรษฐกิจ ภาวะทันสมัย 
การพ่ึงพิง การกระจายรายได้ การเน้นความ
ต้องการขั้นพ้ืนฐานในการพัฒนา การพัฒนาว่า
ด้วยระบบของโลก และแนวคิดว่าด้วยการพัฒนา
แบบยั่งยืน เห็นได้ว่าแนวความคิดดังกล่าวบาง
ทฤษฎีมีส่วนสัมพันธ์กันและขัดแย้งกันอยู่ในตัว 
ทั้งนี้ เกิดจากการมองต่างวาระกัน แต่ทั้ งนี้มี
จุดมุ่งหมายเหมือนกัน คือการพัฒนา โดยเฉพาะ
กลุ่มประเทศก าลังพัฒนาที่ต้องพ่ึงพิงเทคโนโลยี
ต่างๆ ที่ทันสมัย และระบบอุตสาหกรรมนิยมจาก
ต่างชาติเพื่อให้เกิดการกระจายได้ ประชาชนอยู่ดี
กินดี ยิ่งในปัจจุบันด้วยแล้ว โลกตกอยู่ในกระแส
แห่งการพัฒนาอยู่เสมอ เลยกลายเป็นว่าประเทศ 
และภูมิภาคต่างๆ เชื่อมโยงด้วยเครือข่ายเดียวกัน  

แนวคิดว่าด้วยการพัฒนาที่ยั่ งยืน 
เป็นกระแสความคิดที่ได้รับความนิยมมากใน
ปัจจุบัน การพัฒนาที่ยั่งยืนแนวพุทธ ในทัศนะ

ของพระพรหมคุณาภรณ (ป. อ. ปยุตฺโต) แสดง
ด้วยหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา มีแนวคิด
พ้ืนฐานเรื่องมนุษย์เป็นส่วนหนึ่งของธรรมชาติ ไม
แยกจากกัน เพราะตัวมนุษย์เป็นธรรมชาติอยู่
ภายใต้กฎธรรมชาติ และเน้นการพัฒนาคน ที่
เรียกว่า ภาวนา หมายถึงการพัฒนา ทั้งทางด้าน
พฤติกรรม ความประพฤติ เป็นการพัฒนาระดับ
ศีล ด้านจิตใจ คุณธรรมจริยธรรม เป็นการพัฒนา
ระดับสมาธิ  และด้ านปัญญา รวมเรี ยกว่ า
ไตรสิกขา ท าให้เกิดวามรูความเข้าใจสภาวะของ
สิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง ขณะเดียวกันพุทธ
ธรรมนี้ เป็นแนวทางหลักการพัฒนาสิ่งแวดล้อม 
หรือธรรมชาติซึ่งหมายถึงพัฒนามนุษย์  สังคม 
และธรรมชาติ แบบองค์รวมไมแยกส่วนออกจาก
กันในการด ารงชีวิตของมนุษย์ได้ ตองด าเนินไป
ด้วยกันกับชีวิ ตมนุษย์ ในลั กษณะประสาน
กลมกลืน มิได้เน้นเฉพาะการพัฒนามนุษย์ ในมิติ
ทางวัฒนธรรม หรือการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม แต่
เพียงด้านใดด้านหนึ่ง จึงสรุปไดวา แนวคิดทาง
พระพุทธศาสนาเป็นแนวทางที่กว้างขวางเกื้อกูล
กันกว่า แนวทางของทางโลกมนุษย์ที่ได้ให้ค า
จ ากัดความไว้อย่างมากมาย  เหตุเพราะการ
พัฒนาที่ยั่งยืนตามแนวพุทธ ยอมไมมีโทษ ไมมี
ภัย หรือผลกระทบข้างเคียงต่อสิ่งใด หรือระหว่าง
การพัฒนา มีแต่คุณค่าอันเป็นประโยชน์เกื้อกูล
ทั้งมนุษย์ ธรรมชาติ และโลกเป็นอย่างยิ่ง 

ดังนั้น การพัฒนาที่กล่าวมา หากไม่
ตั้งอยู่บนพ้ืนฐานของศีลธรรม จิตวิญญาณของ
มนุษยชาติไม่ได้รับการพัฒนาให้มีความรักความ
เมตตาต่อเพ่ือนมนุษย์ ธรรมชาติ สภาพแวดล้อม
รวมถึงระบบนิเวศแล้วไซร้  การพัฒนาก็เท่ากับ



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๔๙ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

การท าลาย แล้วเราจะเรียกร้องความยั่งยืนมา
จากที่ใด เพราะเมื่อเริ่มมีการพัฒนาก็เท่ากับว่า
มนุษย์ได้ท าลายระบบนิเวศลงไปด้วย น าไปสู่เกิด

การสูญเสียดุลยภาพของระบบนิเวศซึ่งมนุษย์ใช้
เป็นที่อยู่อาศัยนั่นเอง 

 
บรรณำนุกรม 

 
เฉลิมพล แจ่มจันทร์.ดัชนีการพัฒนามนุษย์ ปี ๒๕๕๖ กับความรุ่งโรจน์ของ (โลก) ทางใต้, สามารถ

เข้าถึงข้อมูลได้ท่ีเว็บไซต์, chalermpol.cha@mahidol.ac.th 
พระไตรปิฎก เล่มที่ ๑๒  พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ ๔ มัชฌิมนิกาย มูลปัณณาสก์ 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตโต). (๒๕๕๔). กำรพัฒนำที่ยั่งยืน. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์มูลนิธิ 
          โกมลคีมทอง.  
พระมหาวุฒิชัย  วชิรเมธี.  (๒๕๕๕).   เอกสำรจำกกำรถอดเทปกำรสัมภำษณ์พระมหำวุฒิชัย  วชิร

เมธี (ว.วชิรเมธี)  เรื่องการพัฒนาที่ยังยืนแนวพุทธ . วันที่ ๒๔ เมษายน ๒๕๕๕  เวลา 
๑๔.๐๐ –  

           ๑๖.๓๐ น. สถาบันวิมุตยาลัย. 
มหาวุฒิชัย วชิระเมธี, พระ  และอมรา มลิลา, ดร. (๒๕๕๕).  กำรพัฒนำที่ยั่งยืนแนวพุทธกับ

เศรษฐกิจสีเขียว.  กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์เดือนตุลา. 
พิราวรรณ ชนะพาห์.  (๒๕๕๑).  กระบวนทัศน์กำรพัฒนำที่ยั่งยืนตำมหลักปรัชญำเศรษฐศำสตร์

แนวพุทธและเศรษฐกิจพอเพียง.  กรุงเทพมหานคร: วิทยานิพนธ์ วิทยาศาสตรมหาบัณฑิต  
(การจัดการ 

          สิ่งแวดล้อม)  คณะพัฒนาสังคมและสิ่งแวดล้อม สถาบันบัณฑิตพัฒนบริหารศาสตร์. 
สุธาวัลย์  เสถียรไทยและคณะ.  (๒๕๔๖).   รำยงำนวิจัยฉบับสมบูรณ์ โครงกำรธรรมำภิบำลและ

กำรมีส่วนร่วมของประชำชนในกระบวนกำรจัดกำรด้ำนสิ่งแวดล้อม.  สถาบันธรรมรัฐเพ่ือ
การพัฒนาสังคมและสิ่งแวดล้อม. ๒๕๔๖., ส านักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย. 

สุทธพริ รัตนธร ศรัทธา. (๒๕๕๓).ศึกษำกำรพัฒนำที่ยั่งยืนแนวพุทธในทัศนะของ พระธรรมปฎก 
(ป.อ. ปยุตฺโต).  กรุงเทพฯ: วิทยานิพนธ์ ตามหลักสูตรปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต 
สาขาวิชาพระพุทธศาสนา บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

อมรา  มิลาลา.   (๒๕๕๕).   เอกสารบรรยายธรรม  เรื่องการพัฒนาที่ยั่งยืนในแนวพุทธ. วันพฤหัสบดี
ที่ ๑๖  กุมภาพันธ์  ๒๕๕๕. สถาบันธรรมรัฐเพ่ือการพัฒนาสังคมและสิ่งแวดล้อม 

 Dawkins  Richard.  (1989).  The Selfish  Gene. new  edn, Oxford  University  Press, 
Oxford. 

 

mailto:chalermpol.cha@mahidol.ac.th

