
  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๐๓ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

 
วิเคราะห์ปรัชญาแนวคิดทางการศึกษาตาม พรบ.การศึกษาแห่งชาติ ๒๕๔๒ 

กับแนวคิดทางการศึกษาของพระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต) 
Analysis of Educational Philosophy Based on the National 
Education Act, B.E. 2542 and the Educational Concept of 

Phrabrahmagunabhorn (P.A. Payutto) 
 

พระมหาญาณวัฒน์ ฐิตวฑฺฒโน๑ 
ปฐมพงศ์ ศุภเลิศ๒ 

บทคัดย่อ 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) เป็นปราชญ์ทางพระพุทธศาสนาที่สามารถเสนอ

แนวทางปรับปรุงการจัดการศึกษาอย่างยั่งยืนตามแนวพุทธธรรมได้อย่างเป็นองค์รวม ทั้งในเรื่อง
ความหมายของการศึกษา จุดมุ่งหมายของการศึกษา ตลอดจนการเรียนการสอน และกระบวนการจัด
กิจกรรม จนเป็นที่ประจักษ์ชัดเจนว่า พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งการศึกษาโดยแท้ เพราะ
การศึกษาที่ถูกต้องกับพระพุทธศาสนามีความสอดคล้องและเป็นไปในทิศทางเดียวกัน 

การวิเคราะห์ปรัชญาแนวคิดทางการศึกษาตามพระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. 
๒๕๔๒ กับปรัชญาแนวคิดทางการศึกษาของพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) โดยวิเคราะห์แนวคิด
ทางการศึกษาที่ส าคัญใน ๔ ประเด็น คือ ๑) ความหมายของการศึกษา ๒) ความมุ่งหมายของ
การศึกษา ๓) หลักการของการศึกษา และ ๔) กระบวนการจัดการศึกษา พบว่า มีแนวคิดทาง
การศึกษาที่สอดคล้องกันและแตกต่างกัน 

 
ค าส าคัญ :แนวคิดทางการศึกษา, พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต). 
 

Abstract 
Phrabrahmagunabhorn (P.A. Payutto) is a Buddhist scholar who can offer a 

wholistic guideline on the sustainable education management based on Buddhism in 
the meaning of education, aim of education, teaching and learning process and 
teaching and learning activities. It is apparently showed that Buddhism is a religion of 
true education because education is consistent with Buddhism and both proceed in 
the same direction. 

An analysis of educational philosophy in the National Education Act B.E. 
2542 and the educational concept of Phrabrahmagunabhorn (P. A. Payutto)  is based 

                                                           
๑นิสิตหลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
๒ผู้จัดการโรงเรียนจิระศาสตร์วิทยา จังหวัดพระนครศรีอยุธยา. 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๐๔ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

on 4 aspects: 1) meaning of education, 2) the aim of education, 3) the principles of 
education, and 4) the education management process, in order to find similar and 
dissimilar concepts in education. 
 
Keywords: Educational Concept, Phrabrahmagunabhorn (P.A. Payutto) 
 
บทน า 

พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวทรง
พระราชทานพระบรมรา โ ชวาท เกี่ ย วกั บ
ความส าคัญของการศึกษาไว้ว่า “... การศึกษา
เป็นปัจจัยส าคัญในการสร้างและพัฒนาองค์
ความรู้ ความคิด ความประพฤติ และคุณธรรม
ของบุคคล สังคม และบ้านเมืองใดให้การศึกษาที่
ดีแก่เยาวชนได้อย่างครบถ้วน ล้วนพอเหมาะกัน
ทุก ๆ ด้าน สังคมและบ้านเมืองนั้นก็จะมีพลเมือง
ที่มีคุณภาพซึ่งสามารถธ ารงรักษาความเจริญ
มั่นคงของประเทศชาติไว้ และพัฒนาให้ก้าวหน้า
ต่อไปได้โดยตลอด ...”๑ อันเป็นสิ่งที่แสดงให้เห็น
ว่าการศึกษานั้นเป็นปัจจัยให้เกิดความเจริญทั้ง
แก่ตนเอง ครอบครัว สังคม และประเทศชาติ 

ประเทศที่ประสบผลส าเร็จในการ
พัฒนาทุกประเทศได้ให้ความส าคัญกับการจัด
การศึกษาให้แก่ประชาชน หากสามารถใช้
การศึกษาเป็นเครื่องมือในการพัฒนาคนมีขีด
ความสามารถมีศักยภาพเต็มสมบูรณ์ตามอัตภาพ
ของแต่ละบุคคลแล้ว การพัฒนาชุมชน สังคม 
และประ เทศชาติ  ก็ สามารถท า ได้อย่ า งมี
ประสิทธิภาพ เพราะมีทรัพยากรบุคคลที่ดี 
โดยเฉพาะอย่างยิ่ง สังคมโลกในอนาคตที่เป็น
สังคมแห่งการเรียนรู้และเป็นสังคมแห่งปัญญา 
และหวังว่าการศึกษาจะเป็นเส้นทางน าไปสู่การ
                                                           

๑ ภูมิพลอดุลยเดช, พระบาทสมเด็จ
พระปรมิทรมหา, ค าพ่อสอน : ประมวลพระบรม
ราโชวาทและพระราชด ารัสเกี่ยวกับเด็กและเยาวชน, 
พิมพ์ครั้ งที่  ๖, (กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์
กรุงเทพมหานคร, ๒๕๕๒), หน้า ๘๗. 

พัฒนาประเทศที่ยั่งยืน ท าให้ประเทศไทยมีขีด
ความสามารถและมีศักยภาพสูงในการแข่งขันกับ
ป ร ะ เ ท ศ   ต่ า ง ๆ  ใ น ป ร ะ ช า ค ม โ ล ก  ใ น
ขณะเดียวกันก็ สามารถรั กษาคุณลั กษณะ 
เอกลักษณ์ ศิลปะ วัฒนธรรม รวมทั้งคุณธรรม 
จริยธรรมตามหลักศาสนา อันเป็นคุณลักษณะ
ของความเป็นไทยให้ยั่งยืนต่อไปได้๒ ซึ่งเป็น
เหตุ ผลส า คัญที่ ท า ให้ เ กิ ดพระราชบัญญั ติ
การศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. ๒๕๔๒ ซึ่งมีแนวคิดทาง
การศึกษาที่เป็นไปในด้านการปฏิรูปการศึกษา
เป็นหลักส าคัญ 

เหตุผลที่ต้องมีการปฏิรูปการศึกษา
ตามพระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. 
๒๕๔๒ นั้น เพราะว่าการจัดการศึกษาของไทยใน
ปัจจุบันยังไม่สอดคล้องกับความเปลี่ยนแปลงทาง
สังคม การเมือง เศรษฐกิจ วัฒนธรรม และ
เทคโนโลยี  นอกจากนี้ วิกฤติที่ ส าคัญระบบ
การศึกษาไทยคือความทุกข์ของผู้เรียน เนื่องจาก
เนื้อหาที่เรียนไม่สอดคล้องกับความเป็นจริงใน
ชีวิตประจ าวันของเด็ก เด็กต้องจ าใจเรียนเรื่อง
ไกลตัว และมีความทุกข์ เพราะต้องท่องจ า
ตลอดเวลา ความทุกข์เกิดจากการเรียนท าให้เด็ก
มองว่าการเรียนไม่ใช่เรื่องสนุก ไม่มีความสุข ไม่
น่าเรียน และในการสอบเข้าเรียนต่อทุกระดับ
เน้นเฉพาะความจ า ก็ยิ่งเพ่ิมความเครียดให้เด็ก

                                                           
๒ ศู นย์ ปฏิ บั ติ ก า รปฏิ รู ป การศึ กษา , 

กระทรวงศึกษาธิการ, ปฏิรูปการศึกษาก้าวหน้าอย่าง
มั่นใจ, (กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์การศาสนา กรมการ
ศาสนา, ๒๕๔๔), หน้า ๑-๒. 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๐๕ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

มากขึ้น นับวันปัญหาเหล่านี้จะรุนแรงมากขึ้น 
จนกระท่ังกลายเป็นปัญหาใหญ่ของสังคมได้๓  

พระเดชพระคุณ พระพรหมคุณา
ภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต) เป็นพระเถระผู้รัตตัญญู มี
สิริอายุกาล ๗๖ ปี ๕๓ พรรษา เป็นพระเถระผู้
เป็นนักปราชญ์แห่งยุค เป็นพระเถระผู้แตกฉาน
ทั้งศาสตร์ในพระพุทธศาสนาและศาสตร์สมัยใหม่ 
และเป็นพระเถระผู้ที่นักวิชาการทั้งในประเทศ
และต่างประเทศให้การยอมรับในแนวคิดทาง
การศึกษา ซึ่งพระเดชพระคุณได้ศึกษาลึกถึงแก่น
แท้ของวิชาการ โดยเฉพาะด้านพระพุทธศาสนา 
จึงสามารถพูดได้กับวิชาทุกแขนง และพูดได้อย่าง
ไม่รู้จบ จุดเด่นในการน าเสนอเรื่องทางวิชาการ
ของพระ เดชพระคุณ  ถื อ เป็ นมาตรฐานที่
นักวิชาการรุ่นใหม่ต้องถือแบบอย่าง นั่นคือ การ
เชื่อมโยงหลักวิชาการทางพระพุทธศาสนาเข้ากับ
หลักวิชาการโลกอย่างกลมกลืน ไม่พูดถึงความ
แตกต่างหรือความขัดแย้งกันเพียงด้านเดียว แต่
จะชี้ให้เห็นความเหมือนและความต่างและจุดที่
จะเชื่อมประสานกันได้ เช่น เรื่องปริญญาทางโลก
กับปริญญาทางธรรม๔ ท่านศึกษาพุทธธรรมจาก
พระไตรปิฎกและศาสตร์ต่างๆ จึงถือว่าท่านเป็น
แบบอย่างของความเป็นเลิศทางวิชาการด้าน
พระพุทธศาสนา  ท่านมีความรู้ทั้งภาษาบาลีและ
ภาษาอังกฤษ จึงสามารถเข้าถึงแหล่งข้อมูลต่างๆ 
                                                           

๓ รุ่ง แก้วแดง, ปฏิวัติการศึกษาไทย, 
พิมพ์ครั้งที่ ๖, (กรุงเทพมหานคร : พิฆเณศพริ้นติ้งเซ็น
เตอร์, ๒๕๔๒), หน้า ๑-๒. 

๔ พระมหาสมจินต์ สมฺมาปญฺโ [ปัจจุบัน
ด ารงสมณศักดิ์ที่ พระศรีคัมภีรญาณ], “ทัศนะเกี่ยวกับ
การศึกษาของ      พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) : 
วิเคราะห์จากหนังสือ ทางสายกลางของการศึกษาไทย”, 
ใน ชีวิตและผลงานของพระธรรมปิฎก   (ป.อ. ปยุตฺ
โต) และนานาทัศนะของนักวิชาการ, รวบรวมจัดพิมพ์
โดย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, พิมพ์
ครั้งที่ ๒, (กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, ๒๕๔๒), หน้า ๔๒. 

และใช้แหล่งข้อมูลมาประกอบการเขียนและการ
พูดได้ดี เพราะฉะนั้นท่านจึงมีความเป็นเลิศ
ในทางวิชาการและความเป็นเลิศในข้อวัตร
ปฏิบัติ๕ ท่านได้มีคุณูปการต่อการรื้อปรับระบบ
การศึกษาไทย ให้นักการศึกษาไทยที่ก าลังงมงาย
อยู่กับทฤษฎีของตะวันตกนั้นได้ตื่นขึ้น รื้อปรับ
การศึกษาใหม่แล้วจัดการศึกษาบนฐานของ
พระพุทธศาสนาและวัฒนธรรมไทย ๖ และมี
เหตุผลส าคัญ ในการวิเคราะห์บทความนี้คือ ถ้า
สถาบันสงฆ์และคนไทยร่วมสมัยกับท่านไม่ศึกษา
แนวคิ ดของท่ านและน า ไปประยุ กต์ ใ ช้ ใน
สังคมไทย ความยิ่งใหญ่ของท่านก็จะไม่ปรากฏ
ชัดในยุคนี้ คือ ต้องรอให้คนรุ่นหลังมาตระหนัก
ถึงคุณค่าและน าไปประยุกต์ใช้ในสังคม๗  

บท คว าม นี้ มี วั ต ถุ ป ร ะ ส ง ค์ เ พ่ื อ
วิ เ ค ร า ะห์ ป รั ช ญาแ นวคิ ด ท า ง ก า ร ศึ กษ า
พระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. ๒๕๔๒ 
กับแนวคิดทางการศึกษาพระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป .อ.  ปยุตฺ โต ) โดยการศึกษาจากเอกสาร 
งานวิจัย และผลงานนิพนธ์ที่เกี่ยวกับแนวคิดทาง
การศึกษาของพระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺ
โต) เฉพาะเพียงบางเล่มเท่าที่สืบค้นได้ เพราะมี
ผลงานนิพนธ์เกี่ยวกับแนวคิดทางการศึกษาของ

                                                           
๕ พระเมธีธรรมาภรณ์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) 

[ปัจจุบันด ารงสมณศักดิ์ที่ พระพรหมบัณฑิต], “นานา
ทัศนะเกี่ยวกับพระธรรมปิฎก”, ใน มูลนิธิพุทธธรรม, 
นานาทัศนะเกี่ยวกับพระธรรมปิฎก, (กรุงเทพมหานคร 
: สหธรรมิก, ๒๕๓๘), หน้า ๑๕-๑๖. 

๖ ศ .สุมน อมรวิ วัฒน์ ,  “นานาทัศนะ
เกี่ยวกับพระธรรมปิฎก”, ใน มูลนิธิพุทธธรรม, นานา
ทัศนะเกี่ยวกับพระธรรมปิฎก, หน้า ๑๗๖. 

๗ พระเมธีธรรมาภรณ์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) 
[ปัจจุบันด ารงสมณศักดิ์ที่ พระพรหมบัณฑิต], “นานา
ทัศนะเกี่ยวกับพระธรรมปิฎก”, ใน มูลนิธิพุทธธรรม, 
นานาทัศนะเกี่ยวกับพระธรรมปิฎก, หน้า ๒๖-๒๗. 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๐๖ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) เป็นจ านวน
มาก๘ 
 
ปรัชญาแนวคิดทางการศึกษาตาม พรบ. 
การศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. ๒๕๔๒ 

เหตุ ผล อันส า คัญ ในการบัญญั ติ
พระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. ๒๕๔๒ 
เริ่มจากเมื่อปี พ.ศ. ๒๕๓๕ ได้เกิดมีวิกฤตทาง
การเมือง ก่อกระแสเรียกร้องให้เกิดการแก้ไข
รัฐธรรมนูญ การปฏิรูปทางการเมือง และการ
ปฏิรูปการศึกษาอย่างกว้างขวาง นอกจากนี้ยัง
เกิดเหตุการณ์วิกฤติเศรษฐกิจในเอเชียซึ่งเป็นผล
จากการลอยตัวค่าเงินบาทขึ้นในปี พ.ศ. ๒๕๔๐ 
และมีวิกฤติทางสังคมด้วย เช่น การใช้สิ่งเสพย์ติด
ในทางที่ผิดและปัญหาสังคมอ่ืนๆ โดยเฉพาะ
อย่างยิ่งในหมู่เยาวชน จึงได้สร้างแรงกระตุ้นจน
เ กิ ด รั ฐ ธ ร รม นู ญแ ห่ ง ร า ช อ าณ าจั ก ร ไ ท ย 
พุทธศักราช ๒๕๔๐ ตราไว้ ณ วันที่ ๑๑ ตุลาคม 
๒๕๔๐ ซึ่งรัฐธรรมนูญฉบับนี้มีบทบัญญัติเกี่ยวกับ
การศึกษาที่มากกว่าทุกฉบับที่เคยมีมา 

รัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย 
พ.ศ. ๒๕๔๐ ก าหนดให้รัฐต้องจัดการศึกษาอบรม
และสนับสนุนให้เอกชนจัดการศึกษาอบรมให้เกิด
ความรู้คู่คุณธรรม จัดให้มีกฎหมายเกี่ยวกับ
การศึกษาแห่ งชาติ  ปรับปรุ งการศึกษาให้
สอดคล้องกับความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ
และสังคม สร้างเสริมความรู้และปลูกฝังจิตส านัก
ที่ถูกต้องเก่ียวกับการเมืองการปกครองในระบอบ
ประชาธิปไตยอันมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็น
ประมุข สนับสนุนการค้นคว้าวิจัยในศิลปะ
วิทยาการต่างๆ เร่งรัดการศึกษาวิทยาศาสตร์และ
เทคโนโลยีเพ่ือการพัฒนาประเทศ พัฒนาวิชาชีพ
ครูและส่งเสริมภูมิปัญญาท้องถิ่น ศิลปะและ
วัฒนธรรมของชาติ รวมทั้งในการจัดการศึกษา
                                                           

๘ ค้นคว้าข้อมูลเพิ่มเติมได้ที่เวปไซต์วัด
ญาณเวศกวัน www.watnyanaves.net 

ของรัฐให้ค านึงถึงการมีส่วนร่วมขององค์กร
ปกคร อ งท้ อ ง ถิ่ น แ ล ะ เ อกชน ๙ จึ ง ไ ด้ ต ร า
พระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. ๒๕๔๒ 
เพ่ือเป็นกฎหมายแม่บทในการบริหารและจัด
การศึกษาอบรมให้สอดคล้องกับบทบัญญัติของ
รัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พุทธศักราช 
๒๕๔๐ 

พระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ 
พ.ศ. ๒๕๔๒ นั้นมีจ านวน ๗๘ มาตรา ๙ หมวด 
ซึ่งมีแนวคิดทางการศึกษาที่ส าคัญใน ๔ ประเด็น 
ได้แก่ 

๑. ความหมายของการศึกษา๑๐ 
(มาตรา ๔) การศึกษา หมายถึง กระบวนการ
เรียนรู้ เพ่ือความเจริญงอกงามของบุคคลและ
สังคม โดยการถ่ายทอดความรู้ การฝึก การอบรม 
การสืบสานทางวัฒนธรรม การสร้างสรรค์จรรโลง
ความก้าวหน้าทางวิชาการ การสร้างองค์ความรู้
อันเกิดจากการจัดสภาพแวดล้อม สังคมการ
เรียนรู้และปัจจัยเกื้อหนุนให้บุคคลเรียนรู้อย่าง
ต่อเนื่องตลอดชีวิต 

๒. ความมุ่งหมายของการศึกษา๑๑ 
คือ การจัดการศึกษาต้องเป็นไปเพ่ือพัฒนาคน
ไทยให้เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ทั้งร่างกาย จิตใจ 
สติปัญญา ความรู้ และความสามารถ มีจริยธรรม
และวัฒนธรรมในการด ารงชีวิต สามารถอยู่
ร่วมกับผู้อ่ืนได้อย่างมีความสุข (มาตรา ๖) 

                                                           
๙ ส านักงานคณะกรรมการการศึกษา

แห่งชาติ ,  ส านักนายกรัฐมนตรี ,  พระราชบัญญัติ
การศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. ๒๕๔๒ และที่แก้ไขเพ่ิมเติม 
(ฉบับที่ ๒) พ.ศ. ๒๕๔๕, (กรุงเทพมหานคร : พริก
หวานกราฟฟิค, ๒๕๔๖), หน้า ๔๕. 

๑๐ ส านักงานคณะกรรมการการศึกษา
แห่งชาติ ,  ส านักนายกรัฐมนตรี ,  พระราชบัญญัติ
การศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. ๒๕๔๒ และที่แก้ไขเพ่ิมเติม 
(ฉบับท่ี ๒) พ.ศ. ๒๕๔๕, หน้า ๒. 

๑๑ เรื่องเดียวกัน, หน้า ๕. 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๐๗ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

๓. หลักการของการศึกษา๑๒ คือ 
การจัดการศึกษาให้ยึ ดหลักดั งนี้  (๑ )  เป็น
การศึกษาตลอดชีวิต๑๓ ส าหรับประชาชน (๒) ให้
สังคมมีส่วนร่วมในการจัดการศึกษา (๓) การ
พัฒนาสาระและกระบวนการเรียนรู้ให้เป็นไป
อย่างต่อเนื่อง (มาตรา ๘) 

๔. กระบวนการจัดการศึกษา๑๔ 
ประกอบด้วย  

๑) การจัดการศึกษาต้องยึดหลักว่า 
ผู้เรียนทุกคนมีความสามารถเรียนรู้และพัฒนา
ตนเองได้ และถือว่าผู้ เรียนมีความส าคัญที่สุด 
กระบวนการจัดการศึกษาต้องส่งเสริมให้ผู้เรียน
สามารถพัฒนาตามธรรมชาติและเต็มตาม
ศักยภาพ (มาตรา ๒๒) 

๒) การจัดการศึกษาทั้งการศึกษาใน
ระบบ๑๕ การศึกษานอกระบบ๑๖ และการศึกษา
ตามอัธยาศัย๑๗ ต้องเน้นความส าคัญทั้งความรู้ 
                                                           

๑๒ เรื่องเดียวกัน, หน้า ๖. 
๑๓ เป็นการศึกษาที่เกิดจากการผสมผสาน

ระหว่างการศึกษาในระบบ การศึกษานอกระบบ และ
การศึกษาตามอัธยาศัย เพื่อให้สามารถพัฒนาคุณภาพ
ชีวิตได้อย่างต่อเนื่องตลอดชีวิต. 

๑๔ ส านักงานคณะกรรมการการศึกษา
แห่งชาติ ,  ส านักนายกรัฐมนตรี ,  พระราชบัญญัติ
การศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. ๒๕๔๒ และที่แก้ไขเพ่ิมเติม 
(ฉบับท่ี ๒) พ.ศ. ๒๕๔๕, หน้า ๑๓-๑๖. 

๑๕ เป็นการศึกษาที่ก าหนดจุดมุ่งหมาย วิธี
การศึกษา หลักสูตร ระยะเวลาของการศึกษา การวัด
และประเมินผล ซึ่งเป็นเง่ือนไขของการส าเร็จการศึกษา
ที่แน่นอน. 

๑๖ เป็นการศึกษาที่มีความยืดหยุ่นในการ
ก าหนดจุดมุ่ งหมาย รูปแบบ วิธีการจัดการศึกษา 
ระยะเวลาขอการศึกษา การวัดและการประเมินผล ซึ่ง
เป็นเงื่อนไขส าคัญของการของการส าเร็จการศึกษา โดย
เนื้อหาและหลักสูตรจะต้องมีความเหมาะสมสอดคล้อง
กับสภาพปัญหาและความต้องการของบุคคลแต่ละกลุ่ม. 

๑๗ เป็นการศึกษาที่ให้ผู้เรียนได้เรียนรู้ด้วย
ตนเองตามความสนใจ ศักยภาพ ความพร้อม และ

คุณธรรม กระบวนการเรียนรู้และบูรณาการตาม
ความเหมาะสมของแต่ละระดับการศึกษา 
(มาตรา ๒๓) 

๓ )  การจั ดกระบวนการ เ รี ยนรู้ 
(มาตรา ๒๔) ให้สถานศึกษาและหน่วยงานที่
เกี่ยวข้องด าเนินการ ดังต่อไปนี้  (๑) การจัด
เนื้อหาให้สอดคล้องกับความสนใจและความถนัด
ของผู้เรียน โดยค านึงถึงความแตกต่างระหว่าง
บุคคล (๒) การฝึกทักษะ กระบวนการคิด การ
จัดการ การเผชิญสถานการณ์ และการประยุกต์
ความรู้มาใช้เพื่อป้องกันและแก้ไขปัญหา (๓) การ
จัดกิจกรรมให้ผู้เรียนได้เรียนรู้จากประสบการณ์
จริง ฝึกการปฏิบัติให้ ท าได้ คิดเป็น ท าเป็น รัก
การอ่าน และเกิดการใฝ่รู้อย่างต่อเนื่อง (๔) การ
จัดการเรียนการสอนโดยผสมผสานกับความรู้
ด้านต่างๆ อย่างได้สัดส่วนสมดุลกัน รวมทั้ง
ปลูกฝังคุณธรรม ค่านิยมที่ดีงาม และคุณลักษณะ
ที่พึงประสงค์ไว้ในทุกวิชา (๕) การจัดการเรียนรู้
ให้เกิดขึ้นได้ทุกเวลาทุกสถานที่ มีการประสาน
ความร่วมมือกับบิดามารดา ผู้ปกครอง และ
บุคคลในชุมชนทุกฝ่าย เพ่ือร่วมกันพัฒนาผู้เรียน
ตามศักยภาพ (๕) การประเมินผู้เรียน (มาตรา 
๒๖) โดยพิจารณาจากพัฒนาการของผู้ เรียน 
ความประพฤติ การสังเกตพฤติกรรมการเรียน 
การร่วมกิจกรรมและการทดสอบ ควบคู่ไปใน
กระบวนการเรียนการสอน ตามความเหมาะสม
ของแต่ละระดับและรูปแบบการศึกษา  

สรุ ปแนวคิ ดทางการศึ กษาตาม
พระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. ๒๕๔๒ 
ที่จะน ามาวิเคราะห์ในบทความนี้มี ๔ ประเด็น 
คือ ๑) ความหมายของการศึกษา ๒) ความมุ่ง
หมายของการศึกษา ๓) หลักการของการศึกษา 
และ ๓) กระบวนการจัดการศึกษา 

 
                                                                                 

โอกาส โดยศึกษาจากบุคคล ประสบการ สั งคม 
สภาพแวดล้อม สื่อ หรือแหล่งความรู้อื่น. 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๐๘ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

ปรัชญาแนวคิดทางการศึกษาของพระพรหม
คุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) 
มองการศึกษาที่ผ่านมาว่าอยู่ในกระแสอิทธิพล
ของ อารยธรรมตะวันตกและอารยธรรมตะวันตก
นั้นตั้งอยู่บนฐานความคิดที่จะพิชิตธรรมชาติ 
หรือเอาชนะธรรมชาติ จนได้พัฒนาวิทยาศาสตร์
และเทคโนโลยีขึ้นมาเพ่ือเอาชนะธรรมชาติ 
จนกระทั่งในปัจจุบันนี้ ก็ได้เห็นพิษเห็นภัยว่าเป็น
ตัวการร้ายที่ก่อให้เกิดปัญหาธรรมชาติแวดล้อม
เสีย ต่อมาจึงเริ่มรู้ตัวว่าการศึกษาที่ผ่านมาไม่
ถูกต้อง จะต้องแก้ไขใหม่ ในการที่จะท าให้มี
การศึกษาที่ ยั่ งยืน  คือ การศึกษาที่ ถู กต้อง 
สอดคล้องกับความเป็นจริงของธรรมชาติ แล้วท า
ให้เกิดการพัฒนาที่ยั่งยืน เพ่ือความอยู่ร่วมกันใน
โลกนี้อย่างเกื้อกูลแก่กันและกัน เป็นสุข ไร้
เบียดเบียน๑๘ โดยได้น าหลักพุทธธรรมมา
ประยุกต์ใช้ในการศึกษาเพ่ือพัฒนามนุษย์ให้ถึง
ความสุขอย่างแท้จริง 

ที่แท้จริงนั้น พระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ. ปยุตฺโต) ได้สนใจศึกษาหาความสัมพันธ์
ระหว่างพุทธธรรมกับการศึกษามาตั้งแต่ พ.ศ. 
๒๕๑๔ เมื่อครั้งด ารงสมณศักดิ์ที่ พระศรีวิสุทธิ
โมลี และได้เสนอแนวคิดการศึกษากับหลักพุทธ
ธรรมตั้งแต่นั้นเป็นต้นมา ซึ่งนับว่าท่านได้แนวคิด
ท า ง ก า ร ศึ ก ษ า แ ก่ สั ง ค ม ไ ท ย ก่ อ น เ กิ ด
พระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. ๒๕๔๒ 
เป็นเวลาถึง ๒๘ ปี 

ปรัชญาแนวคิดทางการศึกษาของ
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้ครอบคลุม
ทั้งระบบครอบคลุมทั้งองค์ประกอบทุกอย่าง
เกี่ยวกับการศึกษา พระเดชพระคุณน าเสนอท้ังใน
                                                           

๑๘ พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), แง่คิด
ข้ อ สั ง เ ก ต เ กี่ ย ว กั บ ก า ร ป ฏิ รู ป ก า ร ศึ ก ษ า , 
(กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์คุรุสภา ลาดพร้าว, ๒๕๔๑), 
หน้า ๔๕-๔๗. 

จุดเริ่มต้นกระบวนการด าเนินงานในท่ามกลาง
และแนวทางในการแก้ปัญหากรณีที่เกิดปัญหา
และแนวทางในการพัฒนาต่อไปกรณีที่ไม่เกิด
ปัญหาในที่สุด ภาษาธรรมะเรียกการน าเสนอแบบ
นี้ว่า อาทิกัลยาณะ มัชเฌกัลยาณะ ปริโยสาน
กัลยาณะ คือ งามในเบื้องต้น งามในท่ามกลาง 
และงามในที่สุด๑๙ อันเกิดเป็นประโยชน์แก่
การศึกษาและการปฏิรูปการศึกษาในประเทศไทย
เป็นอย่างยิ่ง ดังที่ปรากฏเป็นรูปธรรมชัดเจน คือ 
โรงเรียนวิถีพุทธ โรงเรียนทอสี และโรงเรียนสยาม
สามไตร  

ปรัชญาแนวคิดทางการศึกษาของ
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) โดยการ
วิเคราะห์แนวคิดทางการศึกษาที่ส าคัญใน ๔ 
ประเด็น ได้แก่ 

๑. ความหมายของการศึกษา  
หลั กพระ พุทธศาสนานั้ น ถื อ ว่ า 

การศึกษานั้นคือชีวิต ชีวิตนั้นคือการศึกษา แต่
ไม่ใช่ชีวิตเฉยๆ ต้องเป็นชีวิตที่ด าเนินอย่างถูกต้อง 
มีการเรียนรู้ฝึกฝนพัฒนา จึงจะเป็นการศึกษา ถ้า
จะบอกว่า ชีวิตคือการศึกษา โดยวินิจฉัยตาม
หลักพระพุทธศาสนาก็ยังไม่ใช่ ชีวิตที่มีการเรียนรู้
และฝึกฝนพัฒนาให้ด าเนินไปอย่างถูกต้อง จึงจะ
เป็นการศึกษา แต่ถ้าจะพูดให้เต็มความหมายก็
ต้องว่า การศึกษาคือการฝึกฝนพัฒนาให้ชีวิต
ด าเนินไปอย่างถูกต้อง การศึกษาคือการพัฒนา
ชีวิตที่ด าเนินไปตลอด จนกระทั่งบรรลุเป้าหมาย

                                                           
๑๙ พ ร ะ ม ห า ส ม จิ น ต์  ส มฺ ม า ป ญฺ โ

ด ารงสมณศักดิ์ที่ พระศรีคัมภีรญาณ], “ทัศนะเกี่ยวกับ
การศึกษาของพระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) : วิเคราะห์
จากหนังสือ ทางสายกลางของการศึกษาไทย”, ใน ชีวิต
และผลงานของพระธรรมปิฎก  (ป.อ. ปยุตฺโต) และ
นานาทัศนะของนักวิชาการ, รวบรวมจัดพิมพ์โดย 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, หน้า ๔๓. 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๐๙ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

คืออิสรภาพและสันติสุข๒๐ อีกประการหนึ่ ง 
การศึกษา คือ การฝึกอบรมตามหลักไตรสิกขา 
เพ่ือให้มนุษย์บรรลุสภาวะที่ปราศจากความทุกข์
ในที่สุด เป็นกระบวนการแก้ปัญหาเพ่ือท าลาย
อวิชชาและตัณหา พร้อมกับสร้างเสริมปัญญา 
ฉันทะ และกรุณา๒๑ 

นอกจากนี้ การศึกษายังมีความหมาย
ใน ๓ ประเด็นส าคัญ คือ ๑) มองในแง่สภาพที่
เผชิญ : การศึกษา คือ การแก้ปัญหาของมนุษย์ 
กล่าวคือ การท าให้ชีวิตแก้ปัญหาได้ เพราะถ้าไม่
มีปัญหา การศึกษาก็ไม่มี ๒) มองในแง่สภาพที่
ประสบผล : การศึกษา คือ การท าให้ชีวิต (๑) แง่
ลบ คือ หลุดพ้นจากปัญหา ปราศจากสิ่งบีบคั้น
ขัดข้อง (๒) แง่บวก คือ เข้าถึงสิ่งที่ดีงาม สิ่งที
ประเสริฐหรือดีที่สุดที่ชีวิตพึงได้  มี อิสรภาพ
สมบูรณ์ และ ๓) มองในแง่ความสัมพันธ์ของชีวิต
กับปัจจัยแวดล้อม : การศึกษา คือ การท าให้
มนุษย์ พ้นจากการต้องพ่ึง ต้องขึ้นต่อปัจจัย
ภายนอก มีความสมบูรณ์ในตัวเองมากขึ้นโดย
ล าดับ๒๒ 

 
๒. ความมุ่งหมายของการศึกษา  
ความมุ่งหมายของการศึกษาว่าเป็น

อันเดียวกับจุดหมายของชีวิต เรียกว่า ความหลุด
พ้น (วิมุตติ = Freedom) ได้แก่ ความปลอด
โปร่ง โล่ง เป็นอิสระ หมายถึง สภาพชีวิตที่พร้อม
                                                           

๒๐ พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), ธรรม
กับการศึกษาของไทย, (กรุงเทพมหานคร : สหธรรมิก, 
๒๕๓๘), หน้า ๔๕. 

๒๑ พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 
ปรัชญาการศึกษาไทย ฉบับแก้ไข-รวบรวมใหม่, พิมพ์
ครั้งท่ี ๓, (กรุงเทพมหานคร : การศาสนา, ๒๕๒๘), หน้า 
๓๑. 

๒๒ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 
ปรัชญาการศึกษาของไทย ภาค พุทธธรรม : แกนน า
การศึกษา, (กรุงเทพมหานคร : ผลิธัมม์, ๒๕๕๖), หน้า 
๒๕-๒๖. 

ส าหรับใช้ประโยชน์ มากกว่าการใช้ประโยชน์
นั่นเอง และอาจมองได้เป็น ๒ แง่ คือ (๑) ในแง่
ลบ คือ หมายถึง ภาวะที่พ้นจากความบีบคั้น 
ผูกมัด ขัดข้อง ปราศจากข้อบกพร่อง และ (๒) 
ในแง่บวก คือ หมายถึง ภาวะที่มีความเป็นใหญ่
ในตัว ซึ่งท าให้พร้อมที่จะท า (และไม่ท า) การใดๆ 
ได้ตามปรารถนา๒๓ 

นอกจากนี้ ภาวะที่เป็นความมุ่งหมาย
ของการศึกษา ก็คือ อิสรภาพหรือความหลุดพ้น 
แยกได้เป็น ๔ ด้าน หรือ ๔ ระดับ (อันสอดคล้อง
กับหลักภาวนา ๔ หรือ ภาวิต ๔) คือ 

๑) อิสรภาพทางกาย หรืออิสรภาพ
พ้ืนฐานของชีวิต ได้แก่ อิสรภาพทางกายที่ปลอด
พ้นจากการบีบคั้นเบียดเบียนในทางธรรมชาติ 
หรือสภาพแวดล้อมทางกายภาพ เช่น โรคภัยไข้
เจ็บ การมีปัจจัย ๔ เพียงพอที่จะหลุดพ้นจาก
ความยากจนแร้ นแค้นขาดแคลน ไม่มีภั ย
ธรรมชาติเบียดเบียน หรือว่าพอจะป้องกันแก้ไข
ได้  แล้วก็พ้นจากภัยที่มนุษย์สร้างขึ้นในทาง
กายภาพ เช่น  มลภาวะในสภาพแวดล้อม 
ตลอดจนการรู้จักใช้เทคโนโลยีอย่างถูกต้องเป็น
คุณประโยชน์ 

๒) อิสรภาพทางสังคม คือ ความ
ปลอดพ้นจากการเบียดเบียนกันในระหว่างมนุษย์ 
พ้นจากความอยุติธรรม การเอารัดเอาเปรียบ 
การข่มเหงแย่งชิง มีอาชีวะคืออาชีพที่ประกอบได้
โดยสุจริต ด ารงชีวิตอย่างโปร่งโล่ง ไม่ว่างงาน พ่ึง
ตนได้ รวมไปถึงความหลุดพ้นจากความบีบคั้น
การใช้สติปัญญา สามารถแสดงออกซึ่งความ
คิดเห็นอันเป็นผลแห่งสติปัญญานั้นโดยเสรี 

๓) อิสรภาพทางจิตใจ เช่นว่า มีจิตใจ
ที่มีคุณธรรม มีความเข้มแข็ง มั่นคงไม่หวั่นไหว

                                                           
๒๓ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 

ปรัชญาการศึกษาของไทย ภาค พุทธธรรม : แกนน า
การศึกษา, หน้า ๒๖. 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๑๐ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

ด้วยโลกธรรม๒๔ ไม่มีความโศก ไม่มีกิเลสธุลี 
ปราศจากความเศร้าหมอง เบิกบาน เป็นสุข 

๔) อิสรภาพทางปัญญา คือ ภาวะที่มี
การรับรู้อย่างถูกต้องตามเป็นจริงไม่เอนเอียงด้วย
อคติ๒๕ รู้จักคิด คิดเองเป็น รู้จักคิดแก้ปัญหา รู้วิธี
ที่จะจัดท าการต่างๆ ให้ส าเร็จผล มีความคิด
วินิจฉัยที่บริสุทธิ์ ไม่เป็นทาสของกิเลส ใช้ปัญญา
คิดการต่างๆ โดยบริสุทธิ์ใจ ไม่มีเงื่อนง าหรือกิเลส
เคลือบแฝง ตลอดจนรู้แจ้งสัจธรรมถึงขั้นหลุดพ้น
จากความทุกข์๒๖  

๓. หลักการของการศึกษา 
หลักการศึ กษา ๓ ประการ  คื อ 

ไตรสิกขา ที่วางขึ้นเพ่ือมุ่งให้ผลเกิดขึ้นตามหลัก
ปฏิบัติแห่งอริยมรรค (มรรควิธีแก้ปัญหา หรือ
มรรคาแห่งความดับทุกข์) คือ เป็นการฝึกฝน
อบรมให้องค์ทั้ง ๘ แห่งมรรคนั้น เกิดมีและเจริญ
งอกงาม ใช้ประโยชน์ได้บริบูรณ์ยิ่งขึ้น แก้ไข
ปัญหาดับทุกข์ได้ดียิ่งขึ้นตามล าดับ จนถึงที่สุด 
กล่าวคือ 

๑) อธิสีลสิกขา คือ การศึกษาด้าน
หรือขั้ นตอนที่ ฝึ กปรื อ ให้ เกิดมี สั มมาวาจา 
สัมมากัมมันตะ และสัมมาอาชีวะ เจริญงอกงาม
ขึ้น จนบุคคลมีความพร้อมทางความประพฤติ 
วินัย และความสัมพันธ์ทางสังคม ถึงมาตรฐาน
ของอารยชน เป็นพ้ืนฐานแก่การสร้างเสริม
คุณภาพจิตได้ดี 

                                                           
๒๔ โลกธรรม คือ ธรรมดาของโลก ๘ ได้แก่ 

ได้ลาภ เสื่อมลาภ ได้ยศ เสื่อมยศ นินทา สรรเสริญ สุข 
ทุกข์. 

๒๕ อคติ คือ ความไม่เที่ยงธรรม ๔ ได้แก่ 
ฉันทาคติ ล าเอียงเพราะชอบ โทสาคติ ล าเอียงเพราะชัง 
โมหาคติ ล าเอียงเพราะหลง ภยาคติ ล าเอียงเพราะกลัว.  

๒๖ พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), ทาง
สายกลางของการศึกษาไทย,  (กรุงเทพมหานคร : 
อมรินทร์พริ้นติ้งกรุ๊พ, ๒๕๓๐),หน้า ๑๑๓-๑๑๔. 

๒) อธิจิตสิกขา คือ การศึกษาด้าน
หรือขั้นตอนที่ฝึกปรือให้เกิดมีสัมมาวายามะ 
สัมมาสติ และสัมมาสมาธิ เจริญงอกงามขึ้น จน
บุคคลมีความพร้อมทางคุณธรรม มีคุณภาพจิต 
สมรรถภาพจิต  และสุขภาพจิต  พัฒนาถึ ง
มาตรฐานของอารยชน เป็นพ้ืนฐานแห่งการ
พัฒนาปัญญาได้ดี 

๓) อธิปัญญาสิกขา คือ การศึกษา
ด้านหรือขั้นตอนที่ฝึกปรือให้เกิดมีสัมมาทิฏฐิ 
และสัมมาสังกัปปะ เจริญงอกงามขึ้น จนบุคคลมี
ความพร้อมทางปัญญาถึงมาตรฐานของอารยชน 
สามารถด ารงชีวิตอยู่ด้วยปัญญา มีจิตใจผ่องใส 
เบิกบาน ไร้ทุกข์ หลุดพ้นจากความยึดติดถือมั่น
ต่างๆ เป็นอิสระเสรีด้วยปัญญาอย่างแท้จริง๒๗ 

๔. กระบวนการจัดการศึกษา 
๑) แกนน าของกระบวนการแห่ ง

การศึกษา ได้แก่ ความรู้ความเข้าใจ ความคิดเห็น 
แนวคิด ทัศนคติ ค่านิยมที่ถูกต้องดีงาม เกื้อกูลแก่
ชีวิตและสั งคม สอดคล้องกับความเป็นจริ ง 
เรียกว่า สัมมาทิฏฐิ แบ่งออกเป็น ๒ ระดับ คือ 

( ๑ )  ทั ศ น ะ  ค ว า ม เ ห็ น 
แนวความคิด ทฤษฎี ความเชื่อถือ ค่านิยม 
จ าพวกที่เชื่อหรือยอมรับรู้การกระท า และผลการ
กระท าของตน หรือสร้างความส านึกในความ
รับผิดชอบต่อการกระท าของตน พูดอย่ าง
ชาวบ้านว่า เห็นชอบตามคลองธรรม เรียกสั้นๆ 
ว่า กัมมัสสกตาสัมมาทิฏฐิ เป็น สัมมาทิฏฐิระดับ
โลกีย์ เป็นขั้นจริยธรรม 
  (๒) ทัศนะ แนวความคิด ที่มองเห็นความ
เป็นไปของสิ่งทั้งหลายตามธรรมดาแห่งเหตุปัจจัย 
ความรู้ความเข้าใจสิ่งทั้งหลายตามสภาวะของมัน 
หรือตามที่มันเป็น ไม่เอนเอียงไปตามความชอบความ
ชังของตน หรือตามที่อยากให้มันเป็นอยากไม่ให้มัน
                                                           

๒๗ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 
พุทธธรรม  ฉบั บป รับขยาย ,  พิ มพ์ ค รั้ ง ที่  ๓๒ , 
(กรุงเทพมหานคร : ผลิธัมม์, ๒๕๕๕), หน้า ๖๑๒-๖๑๓. 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๑๑ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

เป็น ความรู้ความเข้าใจสอดคล้องกับความเป็นจริง
แห่งธรรมดา เรียกสั้นๆ ว่า สัจจานุโลมิกญาณ๒๘ เป็น 
สัมมาทิฏฐิแนวโลกุตระ เป็นขั้นสัจธรรม๒๙  
  โดยมีปัจจัยแห่งสัมมาทิฏฐิ ๒ อย่าง คือ 
๑) ปัจจัยภายนอก เรียกว่า ปรโตโฆสะ แปลว่า 
เสียงจากผู้อ่ืน หรือเสียงบอกจากผู้อ่ืน ได้แก่ การ
รับถ่ายทอด หรืออิทธิพลจากสิ่งแวดล้อมทางสังคม 
เช่น พ่อแม่  ครูอาจารย์  เพ่ือนที่คบ หนั งสือ 
สื่อมวลชน และวัฒนธรรม ซึ่งให้ข่าวสารที่ถูกต้อง 
สั่งสอนอบรม แนะน าชักจูงไปในทางที่ดีงาม ๒) 
ปัจจัยภายใน เรียกว่า โยนิโสมนสิการ แปลว่า การ
ท าในใจโดยแยบคาย หมายถึง การคิดถูกวิธี ความรู้
จักคิด หรือคิดเป็น 
  กระบวนการของการศึกษาภายในตัว
บุคคล จะเริ่มต้นและด าเนินไปได้ ต้องอาศัยการ
ติดต่อเกี่ยวข้องกับสภาพแวดล้อม และอิทธิพล
ภายนอกเป็นแรงผลักดัน หรือเป็นปัจจัยก่อตัว 
ถ้าได้รับการถ่ายทอดแนะน าชักจูง เรียนรู้จาก
แหล่งความรู้ความคิดที่ถูกต้อง หรือรู้จักเลือก 
รู้จักมอง รู้จักเกี่ยวข้อง พิจารณาโลกและชีวิต
ในทางที่ถูกต้อง ก็จะท าให้เกิดสัมมาทิฏฐิ น าไปสู่
การศึกษาที่ถูกต้อง หรือมีการศึกษา๓๐ 

                                                           
๒๘ ปรีชาญาณอันเป็นไปโดยสมควรแก่การ

ก าหนดรู้อริยสัจ เป็นวิปัสสนาญาณข้อที่ ๙ ในวิปัสสนา
ญาณ ๙ ดูรายละเอียดเพิ่มเติมใน พระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวล
ธรรม, พิมพ์ครั้งที่ ๒๕, (กรุงเทพมหานคร : ผลิธัมม์, 
๒๕๕๖), หน้า ๒๒๖-๒๒๗. 

๒๙ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 
พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย, พิมพ์ครั้งที่ ๓๒, หน้า 
๖๑๐. 

๓๐ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 
พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย, พิมพ์ครั้งที่ ๓๒, หน้า 
๖๑๑. 

๒) ไตรสิกขา๓๑ คือ เมื่อมีสัมมาทิฏฐิ
เป็นแกนน าและเป็นฐานแล้ว กระบวนการแห่ง
การศึกษาภายในตั วบุ คคลก็ เป็ นไปได้  โดย
กระบวนการนี้แบ่งเป็น ๓ ขั้นตอนใหญ่ๆ เรียกว่า 
ไตรสิกขา คือ (๑) การฝึกฝนพัฒนาในด้านความ
ประพฤติ ระเบียบวินัย ความสุจริตทางกาย วาจา 
และอาชีวะ เรียกว่า อธิสีลสิกขา (ศีล) (๒) การ
ฝึกฝนพัฒนาทางจิตใจ การปลูกฝังคุณธรรม สร้าง
เสริมคุณภาพ สมรรถภาพ และสุขภาพจิต เรียกว่า 
อธิจิตตสิกขา (สมาธิ) และ (๓) การฝึกฝนพัฒนา
ทางปัญญา ให้เกิดความรู้ความเข้าใจสิ่งทั้งหลาย
ตามเป็นจริง รู้ความเป็นไปตามเหตุปัจจัย ที่ท าให้
แก้ไขปัญหาไปตามแนวทางเหตุผล รู้เท่าทันโลก
และชีวิต จนสามารถท าจิตใจให้บริสุทธิ์หลุดพ้น
จากความยึดติดถือมั่นในสิ่งต่างๆ ดับกิเลส ดับทุกข์
ได้ เป็นอยู่ด้วยจิตใจอิสระผ่องใสเบิกบาน เรียกว่า 
อธิปัญญาสิกขา (ปัญญา)๓๒ 

๓) อริยมรรค ๘ เป็นกระบวนจัด
การศึกษาที่ลึกละเอียดลงไปต่อจากไตรสิกขา 
โดยมีองค์ประกอบที่เป็นเนื้อหาหรือรายละเอียด
ของการปฏิบัติ ๘ ประการ  

(๑) ทัศนะ ความคิดเห็น แนวคิด ความ
เชื่อถือ ทัศนคติ ค่านิยมต่างๆ ที่ดีงามถูกต้อง มอง
สิ่งทั้งหลายตามเหตุปัจจัย สอดคล้องกับความเป็น
จริง หรือตรงตามสภาวะ เรียกว่า สัมมาทิฏฐิ 
(เห็นชอบ)  

(๒) ความคิด ความด าริตริตรอง หรือ
คิดการต่างๆ ที่ไม่เป็นไปเพ่ือเบียดเบียนตนเอง
และผู้ อ่ืน ไม่เศร้าหมองขุ่นมัว เป็นไปในทาง
สร้างสรรค์ประโยชน์สุข เช่น คิดในทางเสียสละ 
หวังดี มีไมตรี ช่วยเหลือเกื้อกูล และความคิดที่
                                                           

๓๑ ไตรสิกขา เป็นทั้งหลักการของ
การศึกษาและกระบวนการจัดการศึกษา. 

๓๒ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 
พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย, พิมพ์ครั้งที่ ๓๒, หน้า 
๖๑๑. 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๑๒ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

บริสุทธิ์  อิงสัจจะ อิงธรรม ไม่ เอนเอียงด้วย
ความเห็น แก่ตัว ความคิดจะได้จะเอา หรือความ
เคียดแค้นชิงชัง มุ่งร้ายคิดท าลาย เรียกว่า สัมมา
สังกัปปะ (ด าริชอบ) 
  (๓) การพูด หรือการแสดงออกทางวาจา
ที่สุจริต ไม่ท าร้ายผู้อ่ืน ตรงความจริง ไม่โกหก
หลอกลวง ไม่ส่อเสียด ไม่ให้ร้ายป้ายสี ไม่หยาบ
คาย ไม่เหลวไหล ไม่เพ้อเจ้อเลื่อนลอย แต่สุภาพ 
นิ่มนวล ชวนให้เกิดไมตรี สามัคคีกัน ถ้อยค าที่มี
เหตุผล เป็นไปในทางสรรค์ ก่อประโยชน์ เรียกว่า 
สัมมาวาจา (วาจาชอบ) 
  (๔) การกระท าที่ดีงามสุจริต เป็นไป
ในทางสร้างสรรค์  ช่ วยเหลือเกื้อกูลกัน ไม่
เบียดเบียน ไม่ท าร้ายกัน สร้างความสัมพันธ์ที่ดี
งาม ท าให้อยู่ร่วมกันด้วยดี ท าให้สังคมสงบสุข 
คือ การกระท าหรือท าการต่างๆ ที่ไม่เกี่ยวข้อง 
หรือไม่เป็นไปเพ่ือการท าลายชีวิตร่างกาย การ
ท าลายทรัพย์สินของผู้อ่ืน การล่วงละเมิดสิทธิใน
คู่ครอง  หรือของรักของหวงแหนของผู้ อ่ืน 
เรียกว่า สัมมากัมมันตะ (กระท าชอบ) 
  (๕) การประกอบอาชีพที่สุจริต ไม่ก่อ
ความ เดื อดร้ อน เสี ยหายแก่ ผู้ อ่ื น  เ รี ยกว่ า 
สัมมาอาชีวะ (อาชีพชอบ) 
  (๖) การเพียรพยายามในทางที่ดีงาม
ชอบธรรม คือ เพียรหลีกเว้นป้องกันสิ่งชั่วร้าย
อกุศลที่ยังไม่เกิดขึ้น เพียรละเลิก ก าจัดสิ่งชั่วร้าย
อกศุลที่เกิดขึ้นแล้ว เพียรสร้างสรรค์สิ่งดีงาม หรือ
กุศลธรรมที่ยังไม่เกิดให้เกิดขึ้น เพียรส่งเสริม
พัฒนาสิ่งดีงาม หรือกุศลธรรมที่เกิดมีแล้ว ให้
เพ่ิมพูนเจริญงอกงามยิ่งขึ้นไป จนเพียบพร้อม
ไพบูลย์ เรียกว่า สัมมาวายามะ (พยายามชอบ) 
  (๗) การมีสติก ากับตัว คุมใจไว้ให้อยู่กับ
สิ่งที่เกี่ยวข้องต้องท าในเวลานั้นๆ ใจอยู่กับกิจ จิต
อยู่กับงาน ระลึกได้ถึงสิ่งที่ดีงาม สิ่งที่เกื้อกูลเป็น
ประโยชน์ หรือธรรมที่ต้องใช้ในเรื่องนั้นๆ เวลา
นั้นๆ ไม่หลงใหลเลื่อนลอย ไม่ละเลยหรือปล่อย

ตัวเผอเรอ โดยเฉพาะสติที่ก ากับทันต่อพฤติกรรม
ของร่างกาย ความรู้สึก สภาพจิตใจ และความนึก
คิดของตน ไม่ปล่อยให้อารมณ์ที่เย้ายวนหรือยั่วยุ 
มาฉุดกระชากให้หลุดหลงเลื่อนลอยไปเสีย 
เรียกว่า สัมมาสติ (ระลึกชอบ) 
  (๘) ความมีจิตตั้งมั่น จิตใจด าเนินอยู่ใน
กิจในงาน หรือในสิ่งที่ก าหนด (อารมณ์) ได้
สม่ าเสมอ แน่วแน่เป็นหนึ่งเดียว สงบ ไม่ฟุ้งซ่าน 
ไม่วอกแวกหวั่นไหว บริสุทธิ์ ผ่องใส ไม่ขุ่นมัว 
นุ่มนวล ผ่อนคลาย ไม่เครียด ไม่กระด้างเข้มแข็ง 
เอางาน ไม่หดหู่ท้อแท้ พร้อมที่จะใช้งานทาง
ปัญญาอย่างได้ผลดี เรียกว่า สัมมาสมาธิ (จิตมั่น
ชอบ)๓๓ 
  ๔) ภาวนา ๔ ได้แก่ กายภาวนา (การ
พัฒนากาย) ศีลภาวนา (การพัฒนาศีล)   จิตต
ภาวนา (การพัฒนาจิต) และปัญญาภาวนา (การ
พัฒนาปัญญา) อันเป็นกระบวนการจัดการศึกษา
ที่มีหลักพัฒนาใน ๔ ด้าน คือ 
  (๑) กายภาวนา การเจริญกาย หรือ
พัฒนากาย คือ การพัฒนาความสัมพันธ์กับ
สิ่งแวดล้อมทางวัตถุหรือทางกายภาพ (รวมทั้ง
เทคโนโลยี) โดยเฉพาะรับรู้สิ่งทั้งหลายทางอินทรีย์ 
๕ (ตา หู จมูก ลิ้น กาย) ด้วยดี โดยปฏิบัติต่อสิ่ง
เหล่านั้นในทางที่เป็นคุณ มิให้เกิดโทษ ให้กุศล
ธรรมงอกงาม ให้อกุศลธรรมเสื่อมสูญ 
  (๒) ศีลภาวนา การเจริญศีล หรือพัฒนา
ศีล คือ การพัฒนาความประพฤติ พัฒนา
ความสัมพันธ์ทางสังคมโดยตั้งอยู่ในระเบียบวินัย 
ไม่เบียดเบียนหรือก่อความเดือดร้อนเสียหาย อยู่
ร่วมกับผู้อื่นได้ด้วยดี เกื้อกูลกัน 

(๓) จิตตภาวนา การเจริญจิต 
หรือพัฒนาจิต คือ ฝึกอบรมพัฒนาจิตใจ ให้
เข้มแข็งมั่นคง เจริญงอกงามด้วยคุณธรรม เช่น มี
                                                           

๓๓ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 
พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย, พิมพ์ครั้งที่ ๓๒, หน้า 
๖๑๑-๖๑๒. 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๑๓ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

เมตตากรุณา มีฉันทะ ขยันหมั่นเพียร อดทน มี
สมาธิ และสดชื่น เบิกบาน เป็นสุข ผ่องใส เป็นต้น 

(๔) ปัญญาภาวนา การเจริญ
ปัญญา หรือพัฒนาปัญญา คือ ฝึกอบรมพัฒนา
ปัญญา ให้เจริญงอกงามจนเกิดความรู้แจ้งชัดตาม
เป็นจริง โดยรู้เข้าใจสิ่งทั้งหลายตามท่ีมันเป็นจริง 
รู้เท่าทัน เห็นแจ้งโลกและชีวิตตามสภาวะ สามารถ
ท าจิตให้เป็นอิสระ ท าตนให้บริสุทธิ์จากกิเลสและ
ปลอดพ้นจากความทุกข์ มีชีวิตเป็นอยู่ แก้ไขปัญหา
และท าการทั้งหลายด้วยปัญญาที่รู้ถึงเหตุปัจจัย๓๔ 

๔) คุณลักษณะของผู้ได้รับการศึกษา ผู้
ได้รับผลตามความมุ่งหมายของการศึกษา๓๕ ได้แก ่

ก. ในแง่คุณสมบัติประจ าตน คุณธรรม
ที่เด่น (คุณธรรมของผู้มีการศึกษา) คือ ๑) ปัญญา 
ซึ่งเจริญขึ้นโดยล าดับพร้อมกับการสูญสิ้นของ
อวิชชา และ ๒) กรุณา ซึ่งจะเป็นแรงเร้าในการ
กระท ามากโดยล าดับแทนที่ตัณหา 

ข. ในแง่ของการด าเนินชีวิต มีลักษณะ
ส าคัญ คือ ๑) อัตตัตถะ หรือ อัตตหิตสมบัติ การ
บรรลุถึงประโยชน์ตน คือ ได้ฝึกฝนอบรมตัวเองดี 
พ่ึงตนเองได้ทั้งทางร่างกายและจิตใจ (รวมทั้งในแง่
เศรษฐกิจ สังคม และจริยธรรม) ถึงความเจริญงอก
งามแห่งสติปัญญาและคุณธรรมต่างๆ (เช่น สมบูรณ์
ด้วยวิชชาและจรณะ หรือประกอบด้วยทิฏฐธัมมิกัต
ถะและสัมปรายิกัตถะเป็นต้น) ข้อนี้คุณธรรมที่เด่น
คือ ปัญญา ๒) ปรัตถะ หรือ ปรหิตสมบัติ การ
บ าเพ็ญประโยชน์ผู้อ่ืน คือ สามารถช่วยเหลือผู้อ่ืน 
ท าตนให้เป็นประโยชน์แก่สังคม ทางวัตถุก็ดี ทาง
จิตใจก็ดี (เช่น สังคหวัตถุ ๔ และสาราณียธรรม ๖ 
เป็นต้น) ข้อนี้คุณธรรมที่เด่นคือ กรุณา 

                                                           
๓๔ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 

พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย, พิมพ์ครั้งที่ ๓๒, หน้า 
๓๔๘-๓๔๙. 

๓๕ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 
ปรัชญาการศึกษาของไทย ภาค พุทธธรรม : แกนน า
การศึกษา, หน้า ๒๘. 

คุณสมบัติของผู้ได้รับการศึกษา อีก
ประการหนึ่ง คือ คนที่ได้รับการศึกษาจึงเป็นผู้ที่
ได้รับการพัฒนาครบทั้ง ๔ ด้าน  เรียกว่า ภาวิตัต
ถะ๓๖ แปลว่า มีตนที่ได้ฝึกอบรมแล้ว หรือได้พัฒนา
แล้ว แยกลักษณาการออกท่ีได้รับการพัฒนาแล้ว
ออกเป็น ๔ ด้าน คือ ๑) ภาวิตกาย แปลว่า มีกายที่
เจริญแล้ว หรือพัฒนาแล้ว คือ มีความสัมพันธ์กับ
สภาพแวดล้อมทางกายภาพได้อย่างดี และอย่าง
ได้ผลดี มีความสมบูรณ์ของชีวิตในด้านกาย ๒) ภาวิ
ตศีล แปลว่า มีศีลที่เจริญแล้ว หรือพัฒนาแล้ว คือ 
มีพฤติกรรมทางสังคมที่พัฒนาแล้ว ด ารงตนอยู่ใน
วินัย มีศีลธรรม มีความสัมพันธ์ทางสังคมในลักษณะ
สร้างสรรค์และก่อสันติสุข ๓) ภาวิตจิต แปลว่า มี
จิตใจที่เจริญแล้ว หรือพัฒนาแล้ว คือ มีจิตใจที่
ฝึกอบรมดีแล้ว สมบูรณ์ด้วยคุณภาพจิต สมรรถภาพ
จิตและสุขภาพจิต และ ๔) ภาวิตปัญญา แปลว่า มี
ปัญญาที่เจริญแล้ว หรือพัฒนาแล้ว คือ มีปัญญาที่
เป็นอิสระจากการครอบง าของกิเลส มองดูรู้เข้าใจ
เห็นสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง หรือตามที่มันเปน็ 
คิดเห็นวินิจฉัยการต่างๆ ด้วยปัญญาบริสุทธิ์ 
ปราศจากอคติและแรงจูงใจเคลือบแฝง รู้เท่าทัน
ธรรมดาจนมีความเป็นอิสระโดยสมบูรณ์๓๗ 

สรุปว่า ปรัชญาแนวคิดทางการศึกษา
ของพระพรหมคุณาภรณ์  ( ป . อ .  ปยุ ตฺ โ ต ) 
ประกอบด้วยหลักส าคัญ โดยเริ่มต้นจากการ
พัฒนาสัมมาทิฏฐิให้เกิดขึ้นด้วยอาศัยปัจจัยที่
เกี่ยวข้องกับสัมมาทิฏฐิ ๒ ประการ คือ ปรโตโฆ
สะและโยนิ โสมนสิการ  ต่อจากนั้ นจึ ง เป็น
กระบวนการจัดการศึกษาที่ต่อเนื่องในหลัก

                                                           
๓๖ คุณสมบัติของผู้ได้รับการศึกษา หรือ 

คุณสมบัติของผู้สอน ใช้ “ภาวิต ๔” ส่วนหลักการสอน 
ใช้ “สิกขา ๓” ดูรายละเอียดเพิ่มเติมใน พระพรหมคุณา
ภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย, พิมพ์
ครั้งท่ี ๓๒, หน้า ๓๕๐. 

๓๗ พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), ทาง
สายกลางของการศึกษาไทย, หน้า ๑๑๖. 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๑๔ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

การศึกษา ๓ ประการ คือ ศีล สมาธิ ปัญญา โดย
ใช้อริยมรรค ๘ และภาวนา ๔ ประการเป็นหลัก
ในการจัดการศึกษาหรือหลักพัฒนาการ เพ่ือให้
บรรลุถึงผลที่ผู้ ได้รับการศึกษาจะพึงได้รับ ๒ 
ประการ คือ (๑) คุณสมบัติประจ าตน คือ ปัญญา
และกรุณา (๒) การด าเนินชีวิตอันประกอบด้วย

ประโยชน์ ๒ คือ ประโยชน์ตนและประโยชน์ผู้อ่ืน 
สุดท้ายคือ การวัดผลผู้ส าเร็จการศึกษาด้วยภาวิต 
๔ หรือ ภาวิตัตถะ ๔ ว่ามีประสบผลส าเร็จในการ
พัฒนาครบทั้ง ๔ ด้านหรือไม ่
ดังแสดงในภาพแสดงกระบวนการจัดการศึกษา
ของพระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต) 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพแสดงกระบวนการจัดการศึกษาของพระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต) 
 
บทวิเคราะห์ 

การวิ เคราะห์ปรัชญาแนวคิดทาง
การศึกษาพระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ 
พ.ศ. ๒๕๔๒ กับปรัชญาแนวคิดทางการศึกษา
ของพระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต) โดย
วิเคราะห์แนวคิดทางการศึกษาที่ส าคัญใน ๔ 
ประเด็นนั้น พบว่า มีแนวคิดทางการศึกษาที่
สอดคล้องกันและแตกต่างกัน  ดังต่อไปนี้ 

ก. ความสอดคล้องกัน 
๑. ความหมายของการศึกษา พระ

พรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺ โต) และ พรบ. 
การศึกษาแห่งชาติ ได้กล่าวถึงความหมายของ

การศึกษาสอดคล้องกันว่าหมายถึง “ความเจริญ
งอกงาม” กล่าวคือ  พระพรหมคุณาภรณ์   (ป.อ. 
ปยุตฺโต) ได้กล่าวว่า “การศึกษา คือ การฝึกฝน
พัฒนาให้ชีวิตด าเนินไปอย่างถูกต้อง การศึกษา 
คือ การพัฒนาชีวิตที่ด าเนินไปตลอด จนกระทั่ง
บรรลุเป้าหมายคือ อิสรภาพและสันติสุข”๑  ส่วน 
พรบ. การศึกษาแห่งชาติ ได้ให้ความหมายของ
การศึกษาว่าหมายถึง “กระบวนการเรียนรู้เพ่ือ
ความเจริญงอกงามของบุคคลและสังคม” 
                                                           

๑ พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), ธรรมกับ
การศึกษาของไทย, (กรุงเทพมหานคร : สหธรรมิก, 
๒๕๓๘), หน้า ๔๕. 

ไตรสิกขา 
อธิศีลสิกขา (ศีล) 

อธิจิตตสิกขา (สมาธิ) 
อธิปัญญาสิกขา (ปญัญา) 

อริยมรรค ๘ 
สมัมาทฏิฐ ิ

สัมมาสังกัปปะ 
สัมมาวาจา 

สัมมากมัมันตะ 
สัมมาอาชีวะ 
สัมมาวายามะ 

สัมมาสต ิ
สัมมาสมาธ ิ

ภาวนา ๔ 
กายภาวนา 
ศีลภาวนา 
จิตตภาวนา 

ปัญญาภาวนา 

แกนน าการศึกษา 
ปรโตโฆสะที่ด ี
โยนิโสมนสิการ 

ภาวิต ๔ 
ภาวิตกาย 
ภาวิตศลี 
ภาวิตจิต 

ภาวิตปัญญา 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๑๕ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

๒. ความมุ่งหมายของการศึกษา  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต) และ พรบ. 
การศึกษาแห่งชาติ ได้กล่าวถึงความมุ่งหมายของ
การศึกษาไว้สอดคล้องกัน เพียงแต่ไม่ได้ระบุไว้
ชัดเจน กล่าวคือ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.  อ. 
ปยุตฺโต) กล่าวถึงความมุ่งหมายของการศึกษาคือ
การเป็นอิสรภาพ ๔ ด้าน คือ อิสรภาพทางกาย 
อิสรภาพทางสังคม อิสรภาพทางจิตใจ และ
อิสรภาพทางปัญญา (ซึ่ งสอดคล้องกับหลัก
กระบวนการศึกษาคือ ภาวนา ๔ และคุณสมบัติ
ของผู้ส าเร็จการศึกษา คือ ภาวิต ๔) ส่วน พรบ. 
การศึกษาแห่งชาติ ได้ให้กล่าวถึงความมุ่งหมาย
ของการศึกษาว่า “เพ่ือความเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์
ทั้งร่างกาย จิตใจ สติปัญญา ความรู้” 

นอกจากนี้ พรบ. การศึกษาแห่งชาติ
ได้สรุปตอนท้ายของจุดมุ่งหมายการศึกษาว่า 
“เพ่ือสามารถอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนได้อย่างมีความสุข” 
นั้นก็นับว่าสอดคล้องกับพระพรหมคุณาภรณ์ (ป. 
อ. ปยุตฺโต) เพราะว่า หากการศึกษาท าให้เกิด
อิสรภาพ ๔ ด้าน (ภาวนา ๔ และภาวิต ๔) แล้วก็
เป็นอันเข้าใจได้ว่า บุคคลผู้ได้รับการศึกษาและมี
อิสรภาพ ๔ ด้านนี้ย่อมประสบความสุขแน่นอน 
และ  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ยังได้
กล่าวในเรื่อง “การศึกษากับความสุข” นั้นว่ามี
ความสัมพันธ์เกี่ยวเนื่องกัน เช่น “การศึกษาเป็น
การแนะน าและฝึกฝนพัฒนาคนให้รู้จักด าเนิน
ชีวิตอย่างถูกต้อง เมื่อด าเนินชีวิตอย่างถูกต้องก็มี
ความสุข การศึกษาที่ถูกต้องท าให้คนมีความสุข
หรือรู้จักที่จะท าตนให้มีความสุข”๒ “การศึกษา
จะต้องถือเป็นหน้าที่ที่จะท าให้คนมีความสุข ถ้า
ด าเนินการศึกษาผิดพลาดก็จะท าให้คนไม่มี
ความสุข แต่การศึกษาจะกลายเป็นเครื่องมือดูด
                                                           

๒ พระเทพเวที (ป.อ. ปยุตฺโต), การศึกษา
ที่ ส า ก ล บ น พ้ื น ฐ า น แ ห่ ง ภู มิ ปั ญ ญ า ไ ท ย , 
(กรุงเทพมหานคร : อมรินทร์ พริ้นติ๊งกรุ๊พ, ๒๕๓๒), 
หน้า ๑๐๖. 

สูบความสุขออกจากคน”๓ และ “การพัฒนา
ความสุข ก็คือการศึกษา”๔ 

๓. หลักการของการศึกษา พรบ. 
การศึกษาแห่งชาติ ได้กล่าวถึงหลักการของ
การศึกษาไว้อย่างชัดเจนว่าเป็น “การศึกษา
ตลอดชีวิต” (มาตรา ๘) ส าหรับประชาชน และ
ให้สังคมได้เข้ามามีส่วนร่วมในการจัดการศึกษา
ให้เป็นอย่างอย่างต่อเนื่อง ซึ่งสอดคล้องกันกับ
พระพรหมคุณาภร์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ที่ได้กล่าวใน
เรื่องการศึกษาตลอดชีวิตไว้ว่า “ปัจจุบันนี้เรามี
ค าว่า Lifelong Education แปลว่า การศึกษา
ตลอดชีวิต พระพุทธศาสนานั้นถือมาแต่ไหนแต่ไร
แล้ ว ว่ า  การศึ กษานั้ นคื อชี วิ ต  ชี วิ ตนั้ นคื อ
การศึกษา แต่ไม่ใช่ชีวิตเฉยๆ ต้องเป็นชีวิตที่
ด าเนินอย่างถูกต้อง มีการเรียนรู้ฝึกฝนพัฒนาจึง
จะเป็นการศึกษา”๕ “ชีวิตคือการศึกษา แต่
หมายถึงชีวิตที่ด าเนินถูกต้อง เมื่อด าเนินถูกต้องก็
เป็นการศึกษาทันที กล่าวคือ ชีวิตที่ด า เนิน
ถูกต้อง เป็นมรรค ส่วนการเรียนรู้ที่ท าให้ชีวิต
ด าเนินไปอย่างถูกต้อง เป็นสิกขา ส าหรับทุกคนที่
มีลักษณะเช่นนี้ ชีวิตของเขาย่อมเป็นการศึกษา
ตลอดชีวิต จะต้องศึกษากันเรื่อยไปจนกว่าเขาจะ
จบการศึกษา คือเป็นพระอรหันต์ เพราะฉะนั้น 
ไม่ ต้ อ งกลั ว ว่ าคนจะไม่ ศึ กษา  เพราะจะมี
การศึกษาตลอดชีวิต ชนิดที่อยู่ในตัวของเขาเอง 
เพราะชีวิตของเขาคือการศึกษา”๖ โดยหลักการ
                                                           

๓ พระเทพเวที (ป.อ. ปยุตฺโต), การศึกษา
ที่สากลบนพ้ืนฐานแห่งภูมิปัญญาไทย, หน้า ๗๘. 

๔ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), รู้
ห ลั ก ก่ อ น แ ล้ ว ศึ ก ษ า แ ล ะ ส อ น ใ ห้ ไ ด้ ผ ล , 
(กรุงเทพมหานคร : ธรรมสภา, ๒๕๕๑), หน้า ๑๖๘. 

๕ พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), ธรรมกับ
การศึกษาของไทย, หน้า ๔๕. 

๖ พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), รุ่งอรุณ
ของการศึกษา เบิกฟ้าแห่งการพัฒนาที่ยั่งยืน, พิมพ์
ครั้งที่ ๒, (กรุงเทพมหานคร : พิมพ์สวย, ๒๕๔๖), หน้า 
๑๐๗-๑๐๘. 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๑๖ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

ศึกษา (สิกขา) นั้นก็คือ ไตรสิกขา ได้แก่ ศีล 
สมาธิ ปัญญา อันเป็นหลักการของการศึกษาของ
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ตามที่ได้
กล่าวมาแล้วนั่นเอง 

๔. กระบวนการจัดการศึกษา พระ
พรหมคุณ าภรณ์  ( ป . อ .  ปยุ ตฺ โ ต )  ได้ เ น้ น
กระบวนการจัดการศึกษาที่ส าคัญเป็นไปโดย
สอดคล้องกลมเกลียวกัน คือ ไตรสิกขา (รวมถึง
อริยมรรค ๘ ด้วย) และภาวนา ๔ เพราะเมื่อ
บุคคลใดปฏิบัติในไตรสิกขาให้บริบูรณ์ดีแล้ว ก็มี
ผลปรากฏที่ตัวบุคคลนั้นให้มีเป็นผู้มีภาวนา ๔ 
(การพัฒนา ๔ ด้าน) และเกิดมีภาวิต ๔ (การ
เจริญหรือพัฒนา ๔ ด้าน) ตามภาวนา ๔ นั่นเอง 
ส่วน พรบ. การศึกษาแห่งชาตินั้น ได้กล่าวถึง
กระบวนการจัดการศึกษาในประเด็นที่สอดคล้อง
กัน ดังนี้ 

๑) การจัดกระบวนการเรียนรู้ 
(มาตรา ๒๔)  

(๑) พรบ. การศึกษาแห่งชาติ ได้
กล่าวถึงการจัดกระบวนการเรียนรู้ไว้ว่า “การฝึก
ทักษะ กระบวนการคิด คิดเป็น ท าเป็น เพ่ือ
ป้องกันและแก้ไขปัญหา” ซึ่งมีความสอดคล้อง
กับการที่พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้
กล่าวถึงกระบวนการคิด ที่ เรียกว่า “โยนิโส
มนสิการ” อันเป็นปัจจัยภายใน ในการที่จะท าให้
เกิดปัจจัยแห่งสัมมาทิฏฐิ และได้อธิบายหลัก
โยนิโสมนสิการนั้นว่าคือความคิดที่สกัดอวิชชา
และความคิดที่สกัดตัณหา โดยแบ่ ง โยนิ โส
มนสิการออกเป็น ๑๐ วิธี คือ (๑) วิธีคิดแบบสืบ
สา ว เหตุ ปั จ จั ย  ( ๒ )  วิ ธี คิ ด แบบแยกแยะ
ส่วนประกอบ (๓) วิธีคิดแบบสามัญลักษณ์ (๔) 
วิธีคิดแบบอริสัจ/คิดแบบแก้ปัญหา (๕) วิธีคิด
แบบอรรถธรรมสัมพันธ์ (๖) วิธีคิดแบบเห็นคุณ
โทษและทางออก (๗) วิธีคิดแบบรู้คุณค่าแท้-
คุณค่าเทียม (๘) วิธีคิดแบบเร้ากุศล (๙) วิธีคิด

แบบอยู่กับปัจจุบัน และ (๑๐) วิธีคิดแบบวิภัช
ชวาท๗ 

(๒) พรบ. การศึกษาแห่งชาติ ได้
กล่าวถึง “การจัดการเรียนการสอนโดยปลูกฝัง
คุณธรรมและค่านิยมที่ดีงาม” นั้น สอดคล้องกับ
การที่พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้
กล่าวถึงคุณธรรมของผู้มีการศึกษา ๒ ประการ 
คือ (๑) ปัญญา กล่าวคือ การบรรลุถึงประโยชน์
ตน (อัตตหิตสมบัติ) (๒) กรุณา กล่าวคือ การ
บ าเพ็ญประโยชน์ผู้อ่ืน (ปรหิตสมบัติ) 

(๓) พรบ. การศึกษาแห่งชาติ ได้
กล่าวถึง “การจัดการเรียนรู้ให้เกิดขึ้นได้ทุกเวลา
ทุ กสถานที่ ”  นั้ น ได้ ส อดคล้ องกั บแนวคิ ด
การศึ กษาตลอดชี วิ ต อัน เป็นหลักการของ
การศึกษาของพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺ
โต) ดังที่ได้กล่าวมาแล้ว 

ข. ความแตกต่างกัน 
พรบ. การศึกษาแห่งชาติ และพระ

พรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้มีแนวคิดทาง
การศึกษาที่สอดคล้องกันในเรื่อง ความหมายของ
การศึกษา ความมุ่งหมายของการศึกษา และ
หลักการของการศึกษา และกระบวนการจั ด
การศึกษาในบางประเด็น ส่วนแนวคิดทางการ
ศึกษาท่ีมีความแตกต่างกันนั้น มีดังนี้ 

๑. กระบวนการจัดการศึกษา 
๑) พรบ. การศึกษาแห่งชาติได้

เน้นการจัดการศึกษาที่ยึดหลักว่า “ผู้เรียนมี
ความส าคัญที่สุด” (มาตรา ๒๒) อันเป็นระบบ
การศึกษาตามแบบตะวันตก ซึ่งพระพรหมคุณา
ภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้กล่าวถึงเรื่องนี้ไว้โดยไม่
ขั ด แย้ ง  เ พี ย ง แต่ ไ ด้ กล่ า ว ถึ ง เ รื่ อ ง นี้ ไ ว้ ว่ า 
“การศึกษาที่มี เรียกว่ามี เด็กเป็นศูนย์กลาง 
(Child-Centered Education) นี้ได้เติบโตมากับ
                                                           

๗ ดูเพิ่มเติมใน พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. 
ปยุตฺโต), พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย, พิมพ์ครั้งที่ ๓๒, 
หน้า ๖๒๗-๖๘๑. 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๑๗ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

แ น ว คิ ด ก า ร ศึ ก ษ า แ บ บ ส า ย ก้ า ว ห น้ า 
( Progressive)  ที่ เ น้ น ก า ร ร่ ว ม มื อ กั น 
(Cooperation) กับทั้งค านึงตัวเด็กเป็นส าคัญ มี
สาระส าคัญที่ขัดกับพ้ืนฐานสังคมอเมริกาที่เป็น
สังคมแห่งการแข่งขันกัน ได้เจริญโดดเด่นเป็นที่
นิยมอยู่นอเมริกาในต้น ค.ศต. ที่ ๒๐ ถึงครึ่ง
ศตวรรษแล้วความนิยมก็ตกต่ าลง เพราะปลายปี 
1957 (พ.ศ. ๒๕๐๐) โซเวียตสามารถปล่อย
ดาวเทียมได้ก่อนอเมริกา ท าให้อเมริกาผิดหวัง
และโทษระบบการศึกษาที่ยึดเด็กเป็นศูนย์กลาง
ว่าเป็นสาเหตุให้อเมริกาก่อนวิชาความรู้ อ่อนแอ
ในการท างาน และท าให้เทคโนโลยีล้าหลัง แล้ว
ได้กลับไปหาการศึกษาแบบถือครูและเนื้อหาวิชา
เป็นศูนย์กลาง (Teacher- and Subject-
Centered Education) อันเป็นสายประเพณี 
(Traditional) หรือฝ่ายอนุรักษ์ (Conservative) 
ซึ่งเน้นการแข่งขัน (Competition) ซึ่งยึดเกณฑ์
ก าหนดทั้งทางวิชาการ ทางระเบียบวินัยความ
ประพฤติและคุณสมบัติทั้งหลาย ไว้เป็นที่ตั้ง ถือ
ว่าเด็กจะต้องท าให้ได้ตามก าหนดให้ถึงเกณฑ์นั้น 
เวลาผ่านมา ๒๐ กว่าปี ในช่วงทศวรรษ 1980s 
ชาวอเมริการู้สึกว่า การศึกษาแบบถือครูและ
เนื้อหาวิชาเป็นศูนย์กลางนี้ ท าให้เด็กเครียด 
จิตใจไม่สบาย เกิดความรู้สึกแปลกแยก ก็พากัน
หันมาสนใจ Child-Centered Education ใหม่
อีก แนวคิดการศึกษา ๒ สายนี้ จึงมีโชคชะตาที่
พองยุบ-ยุบพองไปตามกาลเวลา๘ น่าพิจารณาว่า 
เรื่องนี้บางทีมันกลายเป็นสุดโต่งทั้ง ๒ อย่าง ทาง
ที่ ถู ก น่ า จ ะ เ ป็ น มั ช ฌิ ม า ไ ด้ ห รื อ เ ป ล่ า 
มัชฌิมาปฏิปทาก็คือ การปฏิบัติจัดด าเนินการที่
สอดคล้ อ งกั บความ เป็ นจริ ง ของธ รรมดา 
การศึกษาที่แท้ก็ต้องสอดคล้องกับความเป็นจริง
ของธรรมดา นั่ นคือ  เ ราต้องรู้ ด้ วยปัญญา 
                                                           

๘ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 
สยามสามไตร, (กรุงเทพมหานคร : พิมพ์สวย, ๒๕๕๒), 
หน้า ๒๔๓-๒๔๗. 

กล่าวคือ สัมมาทิฏฐิ เมื่อรู้เข้าใจความเป็นจริง
ของธรรมดาแล้ว ก็จัดให้สอดคล้องกับความเป็น
จริงได้ เรียกว่า มัชฌิมา คือพอดีกับความจริง 
เมื่อพอดีกับความจริงก็เป็นมัชฌิมา เพราะฉะนั้น 
การศึกษาในพุทธศาสนาเป็นมัชฌิมา ซึ่งคงไม่ใช่ 
Child-Centered Education ไม่ใช่ Teacher- 
and Subject-Centered Education ทั้งนั้น
แหละ (หรือจะบอกว่าใช่ ก็ต้องทั้งสองอย่างเลย 
โดยประสานกันอย่างพอดี) สองอย่างนั้น ดีไม่ดี
จะเป็นสุดโต่ง ๒ ทาง๙ 

ประเทศไทยได้น าเอาการศึกษา
แบบ Centered Education มาเริ่มต้นใน
ประเทศไทยปี พ.ศ. ๒๕๔๒ จนถึงปัจจุบันนี้ก็
ครบ ๑๖ ปีแล้ว ผลการจัดการศึกษาแบบนี้
ประสบความส าเร็จหรือล้มเหลวเพราะสาเหตุ
อะไร ก็คงต้องศึกษาค้นคว้าหาข้อมูล เพ่ือเป็น
ก า ร พิ สู จ น์ ว่ า  ก า รศึ ก ษ าแ บ บ  Centered 
Education นี้เหมาะกับสังคมไทยหรือไม่อย่างไร 

๒) พรบ. การศึกษาแห่งชาติ ได้
กล่าวถึงการจัดกระบวนการเรียนรู้ (มาตรา ๒๔)  
ในการจัดเนื้อหาให้สอดคล้องกับความสนใจและ
ความถนัดของผู้ เรียน โดยค านึงถึง “ความ
แตกต่างระหว่างบุคคล” นั้น พระพรหมคุณา
ภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้กล่าวว่าความแตกต่าง
ของเด็กไว้ว่า เด็กต่างกัน ไม่ใช่แต่ในเรื่องความ
ถนัดอย่างเดียว ในพระพุทธศาสนาให้แยกความ
แตกต่างระหว่างบุคคลเป็น ๒ ด้าน คือ (๑) ด้าน
อธิมุติ คือ เรื่องความถนัด ความสนใจ ความ
พอใจ และภูมิหลังอะไรต่างๆ ตลอดจน ความ
เคยชินที่ลงตัวอยู่ ที่เรียกว่า “วาสนา”  (๒) ด้าน

                                                           
๙ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), รู้

หลักก่อนแล้วศึกษาและสอนให้ได้ผล, หน้า ๑๑๔-
๑๑๕. 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๑๘ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

อินทรีย์ คือ ระดับการพัฒนา เช่นว่า มีศรัทธา มี
สติ มีสมาธิ มีปัญญาแค่ไหน๑๐ 

(๓) พรบ. การศึกษาแห่งชาติ 
ได้กล่าวถึง “การประเมินผู้เรียน” (มาตรา ๒๖) 
โดยพิจารณาจาก “พัฒนาการของผู้เรียน ความ
ประพฤติ การสังเกตพฤติกรรมการเรียน การร่วม
กิ จ ก ร ร ม แ ล ะ ก า ร ท ด ส อ บ  ค ว บ คู่ ไ ป ใ น
กระบวนการเรียนการสอน” ส่วนพระพรหมคุณา
ภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้กล่าวถึงการประเมินผล
การศึกษาของผู้เรียนด้วยภาวนา ๔ (ภาวิต ๔) 
เพราะภาวนานั้นเป็นสิ่งแสดงถึงความก้าวหน้าใน
การพัฒนาชีวิตว่า มีการพัฒนาในทั้ง ๔ ด้านนั้น
มากหรือน้อยเพียงใด 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                           

๑๐ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), รู้
หลักก่อนแล้วศึกษาและสอนให้ได้ผล, หน้า ๑๑๕. 

บทสรุป 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต)  

ได้เสนอให้น าหลักธรรมและหลักความเชื่อของ
พระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้ เ พ่ือแสวงหา
เป้าหมายของการศึกษาและแนวทางการศึกษาที่
จะบรรลุเป้าหมายนั้น โดยได้น าหลักเหตุผลใน
การใช้พุทธปรัชญาเป็นรากฐานของการศึกษาว่า 
พุทธปรัชญานั้นเข้าถึงความเป็นจริงแท้ของโลก
และชีวิต และสามารถแก้ปัญหาให้แก่มนุษย์ได้ 
โดยได้ท าการวิ เคราะห์ปรัชญาแนวคิดทาง
การศึกษาพระราชบัญญัติการศึกษา พ.ศ. ๒๕๔๒ 
กับแนวคิดทางการศึกษาพระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ. ปยุตฺโต) พบว่า มีแนวคิดทางการศึกษาที่
ส าคัญ ๔ ประเด็น คือ ๑) ความหมายของ
การศึกษา ๒) ความมุ่งหมายของการศึกษา ๓) 
หลักการของการศึกษา และ ๔) กระบวนการ
จัดการศึกษา พบว่า มีแนวคิดทางการศึกษาที่
สอดคล้องกันและแตกต่างกัน 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๑๙ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

บรรณานุกรม 
พระเทพเวที (ป.อ. ปยุตฺโต). การศึกษาที่สากลบนพื้นฐานแห่งภูมิปัญญาไทย. กรุงเทพมหานคร : 

อมรินทร์ พริ้นติ๊งกรุ๊พ, ๒๕๓๒. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). ธรรมกับการศึกษาของไทย. กรุงเทพมหานคร : สหธรรมิก, ๒๕๓๘. 
________. แง่คิดข้อสังเกตเกี่ยวกับการปฏิรูปการศึกษา. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์คุรุสภา 

ลาดพร้าว, ๒๕๔๑. 
________. รุ่งอรุณของการศึกษา เบิกฟ้าแห่งการพัฒนาที่ยั่งยืน. พิมพ์ครั้งที่ ๒. กรุงเทพมหานคร : 

พิมพ์สวย, ๒๕๔๖. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). รู้หลักก่อนแล้วศึกษาและสอนให้ได้ผล. กรุงเทพ มหานคร : 

ธรรมสภา, ๒๕๕๑. 
________. สยามสามไตร. กรุงเทพฯ : พิมพ์สวย, ๒๕๕๒. 
________. พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพ์ครั้งที่ ๓๒. กรุงเทพมหานคร : ผลิธัมม์, ๒๕๕๕. 
________. ปรัชญาการศึกษาของไทย ภาคพุทธธรรม : แกนน าการศึกษา. กรุงเทพมหานคร : 

ผลิธัมม์, ๒๕๕๖. 
________. พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม.  พิมพ์ครั้งที่ ๒๕. กรุงเทพมหานคร : 

ผลิธัมม์, ๒๕๕๖. 
พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). ปรัชญาการศึกษาไทย ฉบับแก้ไข-รวบรวมใหม่. พิมพ์ครั้งที่ ๓. 

กรุงเทพมหานคร : การศาสนา, ๒๕๒๘. 
________. ทางสายกลางของการศึกษาไทย. กรุงเทพมหานคร : อมรินทร์พริ้นติ้งกรุ๊พ, ๒๕๓๐. 
ภูมิพลอดุลยเดช, พระบาทสมเด็จพระปรมิทรมหา. ค าพ่อสอน : ประมวลพระบรมราโชวาทและ

พระราชด ารัสเกี่ยวกับเด็กและเยาวชน. พิมพ์ครั้งที่ ๖. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์
กรุงเทพมหานคร, ๒๕๕๒. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. ชีวิตและผลงานของพระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต) 
และนานาทัศนะของนักวิชาการ, พิมพ์ครั้งที่ ๒. กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณ
วิทยาลัย, ๒๕๔๒. 

มูลนิธิพุทธธรรม. นานาทัศนะเกี่ยวกับพระธรรมปิฎก. กรุงเทพมหานคร : สหธรรมิก, ๒๕๓๘. 
รุ่ง แก้วแดง. ปฏิวัติการศึกษาไทย. พิมพ์ครั้งที่ ๖. กรุงเทพมหานคร : พิฆเณศพริ้นติ้งเซ็นเตอร์, 

๒๕๔๒. 
ศูนย์ปฏิบัติการปฏิรูปการศึกษา, กระทรวงศึกษาธิการ. ปฏิรูปการศึกษาก้าวหน้าอย่างม่ันใจ. 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์การศาสนา กรมการศาสนา, ๒๕๔๔. 
ส านักงานคณะกรรมการการศึกษาแห่งชาติ, ส านักนายกรัฐมนตรี. พระราชบัญญัติการศึกษา

แห่งชาติ พ.ศ. ๒๕๔๒ และท่ีแก้ไขเพิ่มเติม (ฉบับที่ ๒) พ.ศ. ๒๕๔๕. กรุงเทพมหานคร 
: พริกหวานกราฟฟิค, ๒๕๔๖. 

เวปไซต์วัดญาณเวศกวัน www.watnyanaves.net 
 
 


