
 

 

  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๓ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

อนุปุพพิกถำ : ภำพสะท้อนปฏิสัมพันธ์ระหว่ำงรัฐชำติ 
กับพระพุทธศำสนำ 

Anupubbikatha : Reflections on the interaction 
between state and religion. 

อุทัย สติมั่น๑ 
 

บทคัดย่อ 

จากการศึกษาปฏิสัมพันธ์ระหว่างพระพุทธศาสนากับรัฐชาติในประวัติศาสตร์
รัตนโกสินทร์ พบว่า ปฏิสัมพันธ์ระหว่างพุทธศาสนากับการเปลี่ยนแปลงทางสังคมในสมัยรัชกาลที่  ๑-
๓ มีลักษณะเป็นแบบศาสนากับสังคมพ่ึงพาอาศัยกัน ต่อมาในรัชสมัยที่ ๔-๖ ลักษณะปฏิสัมพันธ์เริ่ม
เปลี่ยนไปในแบบที่สังคมส่งผลกระทบต่อศาสนาและสามารถก าหนดรูปแบบทิศทางของศาสนาได้  
เนื่องจากเป็นช่วงที่สังคมเผชิญกับความท้าทายทางความคิดและวิทยาการสมัยใหม่ ท าให้ต้องมีการ
ปฏิรูปหรือตีความค าสอนเพ่ือให้พระพุทธศาสนายังคงเป็นแกนหลักของคนในสังคมต่อไป ส่วนรัชสมัย
ที่ ๗ - ก่อนแผนฯเป็นยุคประชาธิปไตย / ชาตินิยม /ทุนนิยม อีกทั้งเกิดความไม่มั่นคงทางการเมือง 
เกิดสงครามเย็น ภัยคอมมิวนิสต์ อาณาจักรควบคุมศาสนจักร เพ่ือสร้างภาพความชอบธรรมในการ
ปกครอง  รัฐลดการสนับสนุนศาสนจักร การศึกษาสงฆ์มีปัญหา และไม่สามารถผลิตปราชญ์ทางพุทธ
ศาสนา เพ่ือเป็นผู้น าทางสติปัญญาแก่สังคมได้ ศาสนาในภาคส่วนขององค์กรและบุคคลากรมีความ
อ่อนแอลง แต่แก่นแท้ของหลักธรรมยังคงอยู่ 

เมื่อเข้าสู่ยุคปัจจุบันที่สังคมต้องเผชิญกับปัญหานานัปการที่เป็นผลกระทบมาจากการ
พัฒนาประเทศตามแนวระบบเศรษฐกิจทุนนิยมเสรีนิยม ท าให้สังคมห่างเหินจากศาสนาเพราะชีวิตถูก
ผูกติดอยู่กับเรื่องของปากท้อง และให้ความส าคัญกับระบบเศรษฐกิจเป็นหลัก ท าให้ปฏิสั มพันธ์
ระหว่างพระพุทธศาสนาเถรวาทกับสังคมจึงค่อนไปในลักษณะที่ศาสนาและสังคมไม่มีอิทธิพลต่อกัน
และกัน เมื่อกล่าวถึงปัจจุบันควรมีการน าหลักธรรมมาประยุกต์เพ่ือสร้างเป็นแนวคิด “สังคมสวรรค์
บนดิน” โดยมุ่งให้เกิดความมั่งค่ัง ๓ อย่างคือรวยภราดรภาพ  รวยมิตรภาพ รวยทรัพยากรส าหรับการ
แบ่งปัน  

ค ำส ำคัญ :  ปฏิสัมพันธ์, รัฐชาติ, อนุปุพพิกถา. 

                                                           
๑คณะมนุษย์ศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยสวนดุสิต. 



 

 

  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๔ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

 

Abstract 

The study interaction between Buddhism and national historic 
Rattanakosin found that the interaction between Buddhism and Social Change in the 
reign of the 1-3 is a religious and social dependence. Later in the reign of 4-6 
interaction characteristics began to change in the religious and social impacts can 
determine the form of the religion. Since the society is faced with the challenge of 
thinking and modern science. The need for reform or to interpret the teachings of 
Buddhism is still the backbone of the society. The reign of the seventh - before the 
plan is the democratic / nationalist / capitalist as well as political instability. There 
was the Cold War Communist threat England controlled the Church To create the 
legitimacy to govern. Reduce state support for the Church Education Ministry issues 
And can not produce the Buddhist sage. The leadership of the intelligence 
community. Religion in the areas of organization and human resources are weak. But 
the essence of the principle remains. 

Upon entering the modern society faced with numerous problems that are 
affecting the country's development along liberal capitalist economy. Society 
alienated from religion because life is tied to the stomach. And to focus on the 
economy as well. Making interaction between Buddhism and society towards religion 
and society in ways that do not influence each other. When it comes to the 
implementation of the principles should be applied to the concept. "Heaven on 
Earth Society" headed by the three wealth is rich, rich friendships, brotherhood rich 
resource for sharing. 

Keywords: interaction, National, Anupubbikatha 

 

 

 



 

 

  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๕ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

บทน ำ 

สังคมย่อมมีการเปลี่ยนแปลงเกิด
ขึ้นอยู่เสมอ จากปัจจัยต่างๆ ทั้งโดยปัจจัยภายใน
สังคมเอง และปัจจัยจากภายนอก ทั้งจากสิ่งที่
เป็นวัตถุ รูปธรรม เช่น สิ่งประดิษฐ์ต่างๆ หรือ
จากสิ่งที่เป็นนามธรรม เช่น กระบวนทัศน์ ทฤษฎี 
ระบบหรือวิ ธีคิดใหม่ๆ ๑ สั งคมไทยในสมัย
รัตนโกสินทร์ตั้งแต่สมัยรัชกาลที่ ๑ จนถึงปัจจุบัน 
มีการเปลี่ยนแปลงที่ปรากฏอย่างชัดเจน โดยมี
สาเหตุมาจากทั้งจากปัจจัยภายในและปัจจัย
ภายนอก ซึ่งท าให้ลักษณะและโครงสร้างของ
สังคมไทย ตลอดจนวิธีคิด วิถีการด าเนินชีวิตของ
คนในสังคมเปลี่ยนแปลงไปด้วยอย่างชัดเจน 
ปั จ จั ย ภ า ย ใ น ที่ ท า ใ ห้ สั ง ค ม ไท ย เ กิ ด ก า ร
เปลี่ยนแปลง เช่น การเปลี่ยนแปลงกระบวนการ
คิดของผู้น า  ซึ่ งท า ให้ เกิดการเปลี่ยนแปลง
กระบวนทัศน์ วิธีคิด มุมมองต่างๆ ที่ส่งผลในการ
ก าหนดนโยบายและการปฏิบัติ ดังเช่น การ
เปลี่ยนกระบวนการคิดจากแนวคิดความเชื่อ 
เรื่องจักรวาลวิทยา ไตรภูมิพระร่วง มาเป็นการ
คิดแบบหลักตรรกนิยม วิทยาศาสตร์  ซึ่งส่งผล
ต่อการปฏิรูปศาสนาพุทธเถรวาทเป็นการใหญ่ 
ทั้งในส่วนของหลักค าสอน และแนวทางปฏิบัติ 
ให้สามารถอธิบายด้วยหลักเหตุผล หรือมีความ
เป็นวิทยาศาสตร์เพ่ิมขึ้น  หรือการเปลี่ยน
กระบวนทัศน์ เกี่ ยวกับระบบการผลิตและ

                                                           
๑

 ฉลอง  สุนทราวาณิชย์,บรรณาธิการ. 
วิพำกษ์สั งคมไทย.  พิมพ์ครั้ งที่  ๒ .  กรุ ง เทพฯ : 
อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิชช่ิง, ๒๕๓๘. 
 

เศรษฐกิจ มาเป็นทุนนิยม เสรีนิยม ก็มีผลขนาน
ใหญ่ต่อการปรับปรุงประเทศในสมัยหลังการ
เปลี่ยนแปลงการปกครอง   และมีผลกระทบต่อ
พุทธศาสนาเถรวาท ทั้ ง ในด้านการบริหาร
ปกครององค์กรคณะสงฆ์ และในส่วนของหลักค า
สอนด้วย  การเปลี่ยนแปลงทางด้านการบริหาร
ปกครอง เช่น การเปลี่ยนผู้น า จากสมัยหนึ่ง ไป
อีกสมัยหนึ่ง หรือการเปลี่ยนแปลงระบอบการ
ป ก ค ร อ ง  คื อ  เ ป ลี่ ย น จ า ก ร ะ บ อ บ
สมบูรณาญาสิทธิราชย์ เป็นระบอบประชาธิปไตย  
การให้การสนับสนุนจากกลุ่ ม อิทธิพลทาง
การเมืองการปกครอง หรือเศรษฐกิจ ท าให้
นโยบายและแนวทางในการบริหารต่างๆ มีการ
เปลี่ยนแปลง รวมไปถึงด้านศาสนา วัฒนธรรม 
ค่านิยม วิถีการด าเนินชีวิตของคนในสังคมก็
เปลี่ยนแปลงไปด้วย   

ส่วนปัจจัยภายนอกนั้นมีทั้งที่ส่งผล
กระทบโดยตรง และโดยทางอ้อม เช่น  การ
พัฒนาเทคโนโลยีด้ านอาวุธและการทหาร 
ความส าเร็จของการปฏิวัติอุตสาหกรรม เป็น
ปัจจัยที่หนุนเสริมให้เกิดการล่าอาณานิคมของ
ชาติมหาอ านาจตะวันตก และการล่าอาณานิคม
ของชาติมหาอ านาจตะวันตก ท า ให้แต่ละ
ประเทศต้องเตรียมตัวรับสถานการณ์ ซึ่งอาจ
แตกต่างกันไป ส าหรับประเทศไทยในสมัยยุคล่า
อาณานิคมนั้น ไทยรับมือด้วยการแสดงให้เห็นว่า
ไทยเป็นสังคมที่มีความเจริญ รุ่งเรืองในด้าน
วัฒนธรรมประเพณีท่ีดีงาม มีศาสนาที่เป็นหลักใจ
อันประกอบไปด้วยหลักธรรมค าสอนที่เป็นเหตุ
เป็นผลไม่งมงาย  พร้อมกันนั้นก็ปรับปรุงประเทศ



 

 

  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๖ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

ให้ทันสมัยตามแบบอย่างตะวันตก ในแทบทุก
ด้าน รวมทั้งระบบวิธีคิด ความเชื่อ และหลักค า
สอนทางศาสนาด้วย ดังปรากฏในช่วงสมัยรัชกาล
ที่ ๔ และ ๕ เป็นต้นมา กระบวนทัศน์ใหม่ๆ ทาง
การเมืองการปกครอง เศรษฐกิจ สังคมที่เกิดขึ้น 
เช่น กระบวนทัศน์เสรีนิยม ประชาธิปไตย การ
เปิดเสรีทางการค้า กระแสค่านิยมทางสังคม
วัฒนธรรมจากต่างประเทศ ที่ไหลบ่าเข้ามาใน
สังคมไทยนี้ ท าให้ระบบการเมืองเศรษฐกิจและ
สั งคมไทยมีการ เปลี่ ยนแปลงไปมากอย่ าง
สังเกตเห็นได้ชัด ทั้งการตื่นตัวและการมีส่วนร่วม
ท า ง ก า ร เ มื อ ง ข อ ง ป ร ะ ช า ช น ใ น ร ะบ อ บ
ประชาธิปไตย เศรษฐกิจที่ขยายตัวมากขึ้นเมื่อ
เทียบกับประเทศต่างๆ ในแถบเอเชีย อีกทั้งสังคม
และวัฒนธรรมของคนไทยที่มีความแตกต่างไป
จากอดีต สังคมไทยที่ เคยเป็นเพียงแค่สังคม
เกษตรกรรม มีรูปแบบการด าเนินชีวิตที่เรียบง่าย  
ก็ก้าวเข้าสู่สังคมแบบอุตสาหกรรม กลไกภายใน
สังคมมีการเปลี่ยนแปลงไปจากเดิม อีกทั้งการค้า
การลงทุนต่างๆ ทั้งในและต่างประเทศท าให้
เศรษฐกิจมีการขยายตัวสูงขึ้น มีความสามารถที่
จะแข่งขันกับต่างประเทศได้ การหลั่งไหลเข้ามา
ของเม็ดเงินจากต่างชาติ ไม่เพียงแต่ก่อให้เกิดการ
ขยายตัวและการเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจเพียง
อย่างเดียว แต่ยังมีผลต่อวัฒนธรรม ค่านิยม 
ประเพณี วิถีชีวิตความเป็นอยู่ในสังคมให้พลอย
ปรับเปลี่ยนไปด้วย   (ฉลอง  สุนทราวาณิชย์, 
๒๕๓๘) ความเจริญและการเปลี่ ยนแปลง
ทางด้านเทคโนโลยีในด้านอ่ืนๆ เช่น ด้านการ
สื่ อสาร  ส่ งผลกระทบอย่ า งส าคัญต่ อการ
เปลี่ยนแปลงภายในสังคมของประเทศต่างๆ ทั่ว

โลก เพราะระบบการสื่อสารท าให้โลกแคบลง 
ข้อมูลข่าวสาร กระบวนทัศน์ความคิดใหม่ๆ 
วัฒนธรรมใหม่ๆ ตลอดจนเหตุการณ์ส าคัญๆ ที่
เกิดขึ้นในประเทศต่างๆ เช่น สงคราม การปฏิวัติ 
การประท้ว ง การค้นพบทางวิทยาศาสตร์ 
การแพทย์ใหม่ๆ  การประดิษฐ์คิดค้นเทคโนโลยีที่
ทันสมัยยิ่งขึ้น ล้วนแล้วแต่ถูกถ่ายทอด  แลกและ
รับข้ อมู ลกันและส่ งผลกระทบให้ เ กิดการ
เปลี่ยนแปลงภายในสังคมของแต่ละประเทศทั้ง
อย่างค่อยเป็นค่อยไป และแบบฉับพลันทันที  
นอกจากนี้บางเหตุการณ์ก็ส่งผลกระทบโดยตรง
กับสังคมของแต่ละประเทศ  ดังเช่นเมื่อเกิดวิกฤติ
เศรษฐกิจขึ้นในช่วงปี พ.ศ. ๒๕๓๙ นั้นแต่ละ
ประเทศก็ ได้รับผลกระทบโดยตรง รวมทั้ ง
ประเทศไทยด้วย และผลกระทบนั้นก็ส่งผล
กระทบให้เกิดการเปลี่ยนแปลงหลายประการ 
และหลายด้านในสังคมไทย 

อย่างไรก็ดีความเป็นไปของพุทธ
ศาสนาเถรวาทในท่ามกลางการเปลี่ยนแปลงของ
สังคม ก็ส่งผลกระทบต่อสังคมด้วยเช่นกัน ทั้งใน
ด้านการบริหารการเมืองการปกครอง เศรษฐกิจ 
และสังคม ทั้งนี้เพราะการเปลี่ยนแปลงทางสังคม
กับการเปลี่ยนแปลงทางศาสนา มีความสัมพันธ์
กันอย่างใกล้ชิด การเปลี่ยนแปลงใดๆ ในทางการ
สังคมย่อมจะมีผลกระทบต่อศาสนา และใน
ท านองเดียวกัน การเปลี่ยนแปลงทางศาสนาก็มี
ผลกระทบต่อสังคมด้วยเช่นเดียวกัน  กล่าวคือ 
ทั้งสองต่างมีปฏิสัมพันธ์ซึ่ งกันและกัน โดยมี
ลักษณะของปฏิสัมพันธ์ ตามแนวคิดเกี่ยวกับ
วั ฒ น ธ ร รม สั ง ค มวิ ท ย า ขอ ง โ ร เ ซ น แ ก ร น 



 

 

  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๗ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

(Rosengren)  ที่มองลักษณะของปฏิสัมพันธ์ 
จากการตั้งค าถามหลักว่า ใครมีอิทธิพลต่อใคร๒  
นั่นคือ ๑) ศาสนากับสั งคมพ่ึงพาอาศัยกัน 
(Interdependence)  ๒) ศาสนามีพลังที่ท าให้
เกิดการเปลี่ยนแปลงไปสู่เป้าหมายทางสังคมได้ 
(Idealism) ๓)สังคมส่งผลกระทบต่อศาสนาและ
สามารถก าหนดรูปแบบทิศทางของศาสนาได้ 
(Materialism) ๔) ศาสนาและสังคมไม่มีอิทธิพล
ต่อกันและกัน (Autonomy) กล่าวคือเมื่อ
ปฏิสัมพันธ์เป็นไปในแบบศาสนากับสังคมพ่ึงพา
อาศัยกัน สังคมก็มีความเจริญรุดหน้าทั้งในส่วน
ของศาสนาและสังคมควบคู่กันไป  หากศาสนามี
พลังที่ท าให้เกิดการเปลี่ยนแปลงไปสู่เป้าหมาย
ทางสังคมได้ สังคมก็มีความสงบสุข ผู้คนในสังคม
มีจิตใจดี มีศีลธรรมจรรยา แต่สมัยใดที่สังคม
ส่งผลกระทบต่อศาสนาและสามารถก าหนด
รูปแบบทิศทางของศาสนาได้ ศรัทธาในศาสนา
ของผู้คนในสังคมจะไม่มั่นคง เพราะศาสนาถูกท า
ให้อ่อนแอลง และถ้าหากศาสนากับสังคมไม่มี
อิทธิพลต่อกันและกัน สังคมก็ปั่นป่วนรวนเร 
ผู้คนเกิดความสับสนวุ่นวาย ไม่มีหลักส าหรับยึด
เหนี่ยวจิตใจอย่างแท้จริง ซึ่ งไม่ก่อผลดีหรือ
ประโยชน์ต่อสังคมโดยรวม 

ในสมัยรั ตนโกสิ นทร์นี้  นับตั้ งแต่
รัชกาลที่ ๑ เป็นต้นมาจวบจนปัจจุบัน สังคมไทยมี
การเปลี่ยนแปลงมาโดยตลอด  ซึ่ งก่อให้ เกิด
                                                           

๒ กาญจนา  แก้วเทพ. สื่อสำรมวลชน : 
ทฤษฎีและแนวทำงกำรศึกษำ.กรงุเทพฯ: โรงพิมพ์ภาพ
พิมพ์, ๒๕๔๑. 

 

ปฏิสั มพันธ์ ระหว่ างพุทธศาสนาเถรวาทกับ
องค์ประกอบหลักต่างๆ ของสังคมมาโดยตลอด
ต่อเนื่องเช่นกัน โดยประวัติศาสตร์ที่ผ่านมา แสดง
ให้เห็นลักษณะปฏิสัมพันธ์มีหลายลักษณะส าหรับ
ในปัจจุบันนี้ที่สังคมไทยยังคงเกิดการเปลี่ยนแปลง
อยู่ตลอดเวลา ทั้งที่เกิดจากการเปลี่ยนแปลงภายใน 
ที่เป็นผลมาจากภาคการเมืองการปกครอง และ
เศรษฐกิจ  รวมทั้งจากผลของปฏิสัมพันธ์ระหว่าง
พุทธศาสนาเถรวาทกับการเปลี่ยนแปลงของ
สังคมไทยที่ผ่านมา ประกอบกับได้รับผลกระทบ
จากการเปลี่ยนแปลงที่มาจากภายนอกอย่างมาก
และรวดเร็ว จึงย่อมส่งผลกระทบซึ่งกันและกัน
ระหว่างพุทธศาสนาเถรวาทกับภาคส่วนต่างๆ ของ
สังคม ไม่ว่าจะเป็นด้านการเมืองการปกครอง 
เศรษฐกิจ และสั งคม ซึ่ งไม่ ว่ าลั กษณะของ
ปฏิสัมพันธ์จะเป็นไปในลักษณะเช่นใด ก็เป็นผลที่
สืบเนื่องมาจากปฏิสัมพันธ์ระหว่างกันที่เกิดขึ้น
อย่างต่อเนื่องมาโดยตลอดนั้น  ดังนั้น การที่จะท า
ความเข้าใจปฏิสัมพันธ์ระหว่างพุทธศาสนาเถรวาท
กับสังคมไทยในสมัยปัจจุบัน จึงจ าเป็นที่จะต้อง
ศึกษาไปถึงพัฒนาการของปฏิสัมพันธ์ที่ เกิดขึ้น
ตั้งแต่แรก ซึ่งบทความนี้ผู้เขียนมุ่งศึกษา ในช่วง
สมัยรัตนโกสินทร์ คือ เริ่มตั้งแต่สมัยรัชกาลที่ ๑ 
เป็นต้นมา พร้อมกันนี้ยังท าให้สามารถก าหนด
ทิศทางได้ ว่ า  พุทธศาสนาเถรวาทควรจะมี
ปฏิสัมพันธ์กับการเปลี่ยนแปลงของสังคมไทยที่
เกิดขึ้นในปัจจุบันนี้อย่างไร จึงจะน าไปสู่ประโยชน์
ทั้งในส่วนของพุทธศาสนาเถรวาทและสังคมไทย 
เปรียบดังเช่นแพทย์รักษาผู้ป่วย ย่อมต้องซัก
ประวัติอาการตั้งแต่แรกเพ่ือหาสมุฏฐานของโรค 
และดูจากสภาพอาการที่เป็นอยู่ในปัจจุบัน แล้วจึง



 

 

  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๘ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

จะสามารถก าหนดแนวทางการรักษาและให้ยาได้
อย่างถูกต้อง เหมาะสมกับโรคและผู้ป่วย ซึ่งเป็น
ปัจจัยหนึ่งที่จะท าให้การรักษาประสบผลส าเร็จ 
เกิดประโยชน์ต่อทุกฝ่าย ทั้งนี้เพ่ือศึกษาผลกระทบ
ของปฏิสั มพันธ์ ระหว่ างพุทธศาสนากับการ
เปลี่ยนแปลงทางสังคมไทยสมัยรัตนโกสินทร์  และ
เพ่ือประยุกต์หลักพุทธธรรมให้สอดคล้องกับการ
เปลี่ยนแปลงของสังคมไทยในสมัยปัจจุบันโดยใช้
หลักอนุปุพพิกถามาเป็นภาพสะท้อนให้ เป็น
ปฏิสัมพันธ์ระหว่างพระพุทธศาสนากับรัฐไทยตั้งแต่
อดีตจนถึงปัจจุบัน 

ประวัติศำสตร์ของปฏิสัมพันธ์ระหว่ำงพุทธ
ศำสนำกับกำรเปลี่ยนแปลงของสังคมไทย  

เมื่อพิจารณาจากปัจจัยหลักๆ คือ 
แนวคิดที่ส าคัญๆ ที่ก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลง
ของสังคมไทยในรอบสองร้อยกว่าปีที่ผ่านมานี้ 
และส่งผลกระทบต่อพุทธศาสนาเถรวาททั้ง
รูปแบบและหลักการ ก็คือ  แนวคิดแบบเหตุผล
นิยมที่ไหลบ่าในรูปกระแสวิทยาศาสตร์ และ
ต่อมาคือแนวคิดแบบรัฐชาติหรือลัทธิชาตินิยม   ๓ 
ตามมาด้วยแนวคิดแบบเศรษฐกิจทุนนิยมเสรี
นิยมและบริโภคนิยม โดยก่อให้เกิดปฏิสัมพันธ์
ระหว่างพุทธศาสนาเถรวาทกับสังคมไทย กล่าว
ในภาพรวม ซึ่งแบ่งเป็น ๔ ช่วงสมัยได้ดังนี้ 

 
                                                           

๓
 พระไพศาล  วิสาโล. พุทธศำสนำไทย

ในอนำคต แนวโน้มและทำงออกจำกวิกฤต. กรุงเทพฯ 
: มูลนิธิสดศรี- สฤษดิ์วงศ์, ๒๕๔๖. 

 

ช่วงที่ ๑ สมัยรัชกำลที่ ๑ – ๓ 

ในช่วงนี้กล่าวได้ว่าเป็นช่วงของการ
สร้างบ้านแปงเมืองจากอยุธยาที่ล่มสลายมาสู่
อาณาจักรรัตนโกสินทร์ที่รุ่งเรือง แม้กระบวน
ความคิดที่เป็นนามธรรมของชนชั้นน าจะมีการ
การปรับเปลี่ยนไปบ้าง กล่าวคือ จากความเชื่อที่
มีลักษณะเชื่อในอ านาจศักดิ์สิทธิ์ของเทวดา มา
เป็นลักษณะที่อิงเหตุผลและมีความเป็นมนุษย
นิยมมากขึ้น แต่แนวคิดแบบจารีตก็ยังคงอยู่ เช่น 
แนวคิดเรื่องปัญจอันตรธานซึ่งเชื่อว่า คนในอดีตมี
สติปัญญาความสามารถสูงกว่าคนรุ่นหลัง และได้
ก่ อ ให้ เกิ ดความเชื่ อว่ าสิ่ ง ใดที่ ท ากันมาจน
กลายเป็นประเพณีสิ่งนั้นต้องเป็นของดี  ท าให้
รูปแบบชีวิตความเป็นอยู่ที่เป็นรูปธรรมแบบสมัย
อยุธยาจึงยังสืบทอดต่อมา และเนื่องจากการฝืน
ประเพณี หรือการคิดการอะไรใหม่ๆ ยังไม่เป็นที่
ยอมรับจากคนทั้งหลาย ในช่วงสมัยนี้แนวคิด
แบบจักรวาลวิทยาและไตรภูมิพระร่วงจึงยังคง
อิทธิพลต่อสังคมอยู่  ดังนั้นในช่วงนี้จึงมีการ
ตีความหลักการทางพุทธศาสนาเถรวาท เพ่ือมา
ส นั บ ส นุ น ร ะ บ บ ก า ร ป ก ค ร อ ง   แ ล ะ ใ น
ขณะเดียวกันก็ใช้สร้างความมั่นคงทางจิตใจแก่
คนในสังคมด้วย 

ช่วงท่ี ๒ สมัยรัชกำลที่ ๔ – ๖ 

แนวคิดที่ค่อนมาทางมนุษยนิยม
มากขึ้นในช่วงที่ผ่านมา ได้กลายเป็นฐานรองรับ
แนวคิดแบบเหตุผลนิยมที่ไหลบ่ามาในรูปแนวคิด
แบบวิทยาศาสตร์  กอรปกับเป็นยุคสมัยที่
สังคมไทยต้องเผชิญกับการล่าอาณานิคมจากชาติ



 

 

  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๑๙ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

มหาอ านาจตะวันตก จึงเกิดการปรับปรุงประเทศ
ขนานใหญ่ ให้มีความทันสมัยในแบบตะวันตก
มากขึ้น แต่ในขณะเดียวกันก็แสดงถึงความเจริญ
และมั่นคงทางศาสนาและวัฒนธรรมของตนเอง
ให้เป็นที่ยอมรับ จึงมีการปรับปรุงหลักค าสอน
ทางพุทธศาสนาเถรวาทให้มีลักษณะที่สามารถ
อธิบายด้วยเหตุผลนิยมแบบวิทยาศาสตร์ได้ โดย
ปฏิเสธสิ่งเหนือสามัญที่ไม่สามารถจับต้องสัมผัส
ได้ในเชิงประจักษ์  ท าให้ประสบการณ์ทางธรรม
ที่ปรากฏขึ้นทางจิต และหลักธรรมระดับปรมัตถ
ธรรมถูกลดความส าคัญลง แม้สภาวธรรมสูงสุด 
คือ นิพพานจะยังคงได้รับการกล่าวถึงอยู่ แต่ก็ยก
ไว้เป็นเรื่องส าหรับพระ  

นอกจากนี้ได้ให้ความส าคัญกับการ
ด าเนินชีวิตในภพชาติปัจจุบันมากกว่าชาติหน้า 
การด าเนินชีวิตด้วยส านึกในความเป็นปัจเจกชน
ที่เน้นการพ่ึงพาตนเอง ส่งผลให้ช่องว่างระหว่าง
ชนชั้นลดลงไปจากเดิม ในยุคนี้ค่านิยมเรื่องชาติ
ก าเนิดยังคงมีความส าคัญแต่ได้หันมาเน้นที่
ความสามารถของบุคคลมากข้ึน 

เมื่ อแนวคิ ดแบบรั ฐชาติ เป็ นที่
แพร่หลาย ลัทธิชาตินิยมได้รับการสถาปนาเป็น
แนวคิดหลักของสังคม การแยก “อาณาจักร” กับ 
“ศาสนจักร” ออกจากกันก็ชัดเจนมากขึ้น  พุทธ
ศาสนาเถรวาทซึ่งเป็นศาสนาหลักของสังคม ก็ยิ่ง
กลายสภาพเป็นเพียงมีบทบาทในแง่ของการถูกใช้
เพ่ือสนับสนุนการปกครอง โดยมีการปรับเนื้อหา
และตีความค าสอนให้สอดรับกับนโยบายความเป็น
รัฐชาติ ดังนั้นแนวค าสอนทางพุทธศาสนาเถรวาท 
จึงได้รับการปรับปรุงในแนวทางเดิมอย่างต่อเนื่อง

ต่อไปแต่มีความเข้มข้นของการแยกระหว่าง “โลก” 
กับ “ธรรม” ออกจากกันอย่างชัดเจน โดยผ่าน
ระบบการจัดการศึกษาแบบใหม่  ในช่วงนี้ค าสอน
ด้านปรมัตถธรรม และวิปัสสนากรรมฐานจึงหายไป
จากแบบเรียน  เหลือเพียงค าสอนที่เน้นไปในระดับ
ศีลธรรม จริยธรรมเพ่ือการอยู่ร่วมกันของคนใน
สังคมตามคติลัทธิชาตินิยม 

อย่างไรก็ดี การปฏิบัติและการสืบ
ทอดความรู้ในทางวิปัสสนากรรมฐานยังคงมีอยู่ 
ในหมู่พระป่าสายพระอาจารย์มั่น ซึ่งอยู่กันตาม
ป่าตามเขา ไม่ค่อยยุ่งเกี่ยวกับเรื่องของบ้านของ
เมือง จึงไม่ค่อยได้รับการยอมรับ ต่อเมื่อทางการ
และคณะสงฆ์เริ่มเห็นประโยชน์ในแง่ความใกล้ชิด
ประชาชนในถิ่นทุรกันดาน จึงให้การยอมรับ แต่
ค าสอนและแนวทางปฏิบัติก็ยังคงไม่ปรากฏใน
แบบเรียนหรือในพุทธศาสนากระแสหลัก 

ถึ งกระนั้ นก็ยั งกล่ าว ได้ ว่ า พุทธ
ศาสนาเถรวาทยังคงสืบทอดบทบาทในการ
กระชับความสัมพันธ์ของสังคมเฉกเช่นยุคก่อน 
แต่ได้เปลี่ยนจากการกระชับความสัมพันธ์ใน
ระดับชุมชนผ่านวิถีชีวิตแบบเกษตรกรรม มาสู่
ระดับที่กว้างขึ้นเป็นการกระชับความสัมพันธ์
ระดับชาติผ่านการวางรากฐานระบบการศึกษา
ให้แก่รัฐ เนื่องจากพระพุทธศาสนามีหลักธรรมที่
สามารถตอบสนองความเปลี่ยนแปลงได้ทุก
รูปแบบในโครงสร้างทางสังคมที่ เริ่มมีความ
ซับซ้อนขึ้นมากมายได้อย่างดี 

 



 

 

  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๒๐ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

ช่วงที่ ๓ สมัยรัชกำลที่ ๗ :  ยุค
ก่อนใช้แผนพัฒนำเศรษฐกิจและสังคม 

ในช่วงนี้แนวคิดที่ส าคัญที่มีผลต่อ
การเปลี่ยนแปลงสังคมไทยอย่างยิ่ง ก็คือ แนวคิด
เกี่ยวกับการปกครองในระบอบประชาธิปไตย ซึ่ง
น าไปสู่การเปลี่ยนแปลงการปกครองจากระบอบ
ส ม บู ร ณ า ญ า สิ ท ธิ ร า ช ย์  ม า เ ป็ น ร ะ บ อ บ
ประชาธิปไตยอันมีพระมหากษัตริย์ เป็นพระ
ประมุขภายใต้รัฐธรรมนูญ อย่างไรก็ดีเมื่อการ
ปกครอง โดยคณะราษฎรไม่มี เ สถี ย รภาพ 
การเมืองไม่มั่นคงมีการปฏิวัติรัฐประหารกัน
บ่อยครั้ ง  ลัทธิชาตินิยมก็ เ ฟ่ืองฟูขึ้น อีกครั้ ง 
ประกอบกับการปกครองมีลักษณะประชาธิปไตย
แบบเผด็จการ (เผด็จการทหารแต่ยังคงเรียกว่า
อยู่ในระบอบการปกครองแบบประชาธิปไตย)  
ดังนั้นสถาบันที่มีบทบาทในการที่จะสามารถชี้น า
สังคมได้อันเนื่องมาจากมีฐานของมวลชน เช่น 
สถาบันทางศาสนาจึงถูกลดทอนความส าคัญและ
บทบาทลง โดยการครอบง าและแทรกแซง ทั้งใน
ส่วนของการบริหารปกครองขององค์กรคณะสงฆ์ 
และค าสอนเพ่ือให้สอดรับกับนโยบายของภาครัฐ 
และสร้างความชอบธรรมในการบริหารประเทศ
ของกลุ่มผู้มีอ านาจ การปรับตัวของคณะสงฆ์ที่ถูก
ควบคุมโดยรัฐจนขาดความเป็นอิสระและความ
ยืดหยุ่นในการด าเนินงานนี้  ท าให้คณะสงฆ์ไม่
สามารถด าเนินนโยบายเพ่ือสร้างความมั่นคงที่
แท้จริงให้แก่พระพุทธศาสนา ด้วยการปฏิบัติเพ่ือ
ฝึกฝนอบรมตนตามหลักไตรสิกขาได้อย่างเต็มที่  
ซึ่งได้กลายเป็นประเด็นที่สร้างปัญหาภายใน
องค์กรพระพุทธศาสนาเอง ปัญหาการตีความศา

สนธรรมเพ่ือน าไปใช้ และส่งผลกระทบต่อสังคม
ในภาพรวมในยุคต่อไป 

ช่ วงที่  ๔  ช่ ว งหลั งประกำศใช้
แผนพัฒนำเศรษฐกิจและสังคม - ปัจจุบัน 

เมื่อมีการประกาศใช้แผนพัฒนา
เศรษฐกิจแห่งชาตินั้น รัฐบาลมุ่งสร้างความส าเร็จ
ในการพัฒนาประเทศตามแผนพัฒนาฯ ประกอบ
กับสังคมไทยยังอยู่ในช่วงของการต่อสู้กับภัย
คอมมิวนิสต์  ดังนั้นรัฐบาลจึงมีท่าทีและการ
ปฏิบัติต่อพุทธศาสนาเถรวาท ใน ๒ ลักษณะ 
กล่ า วคื อ  ในแง่ ของการปกครอง  รั ฐ เห็ น
ความส าคัญของวัดและพระสงฆ์ในแง่ที่มีการ
กระจายตัวอย่างทั่วถึงและใกล้ชิดประชาชน และ
เป็นศูนย์รวมจิตใจที่ประชาชนให้ความนับถือ
ศรัทธา จึงใช้ศักยภาพด้านนี้ของศาสนาเพ่ือให้
สนับสนุนและเอ้ือต่อนโยบายการบริหารประเทศ
ตามแผนพัฒนาฯ  

ในลักษณะที่สอง รัฐมองศาสนาเป็น
เครื่องขัดขวางการด าเนินงานตามแผนพัฒนาฯ 
จากค าสอนบางประการ อย่างไรก็ดีรั ฐไม่ได้ใช้
วิธีการปรับปรุงหรือลดทอนหรือตีความหลักธรรม
ค าสอนเพ่ือให้เข้ากับนโยบาย แต่กลับใช้วิธีการ
ห้ามสอน (ค าสั่งที่มาในรูปของค าขอร้อง) และใช้
วิธีการเลือกให้สอนแทน ซึ่ งแสดงบทบาทที่
เหนือกว่าและมองว่าศาสนาเป็นเพียงส่วนประกอบ
หนึ่งของสังคม มิใช่แกนกลางของสังคมดังเช่นใน
อดีต ซึ่งในเวลาต่อๆ มารัฐก็แทบไม่ใส่ใจความ
เป็นอยู่เป็นไปของพุทธศาสนาเถรวาทอีก โดยการ
ลดการให้การอุปถัมภ์ลง ท าให้วัดและพระสงฆ์



 

 

  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๒๑ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

จ าเป็นต้องหารายได้เพ่ือดูแลตนเอง จึงเป็นมูลเหตุ
ประการหนึ่งที่เมื่อลัทธิบริโภคนิยมได้แพร่กระจาย
เข้ามา พร้อมกับการพัฒนาประเทศให้มีความ
ศิวิไลซ์ตามแบบมหาอ านาจตะวันตก ศาสนาพุทธ
เถรวาท โดยองค์กรสงฆ์ คณะสงฆ์ และแบบ
แผนการปฏิบัติบางส่วน จึงถูกกลืนหายไปใน
กระแสวัฒนธรรมบริโภคนิยม 

การมุ่งพัฒนาประเทศให้มีความศิวิไลซ์
ตามแบบของมหาอ านาจตะวันตก ซึ่งปรากฏใน
แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาตินั้น อยู่บน
ฐานคิดแบบเสรีประชาธิปไตยและระบบเศรษฐกิจ
ทุนนิยม ซึ่งมีลัทธิบริโภคนิยมเป็นเครื่องมือส าคัญ 
อันเป็นผลให้สังคมถูกขับเคลื่อนไปด้วยแรงผลักของ
กิเลส คือ โลภะ โทสะ และโมหะ ทั้ งนี้ เพราะ
เศรษฐกิจแบบเสรีนิยม หมายถึง ผู้ที่มีทุนอยู่มาก
ย่อมได้ เปรียบผู้ที่ มีทุนน้อยหรือไม่ มี  โดยไม่
จ าเป็นต้องเอารัดเอาเปรียบ และลัทธิบริโภคนิยม 
ท าให้เกิดค่านิยมที่ปรารถนาความสะดวกสบาย 
ความสุขสมบูรณ์ทางวัตถุ และการสนองความ
ต้องการส่วนบุคคลเป็นส าคัญ และสืบเนื่องจากการ
ที่ พุทธศาสนาเถรวาทซึ่ งถู กท าให้ อ่อนแอลง
ตามล าดับจากการครอบง าจนแทบไม่สามารถด ารง
บทบาทหน้าที่เป็นผู้น าทางสติปัญญาให้แก่สังคมได้ 
เพราะเหตุความล้มเหลวในระบบการศึกษาของสงฆ์
และการศึกษาของรัฐ อันเป็นผลพวงมาจากการ
แยก “โลก” กับ “ธรรม” ออกจากกัน เหล่านี้เป็น
ผลให้สังคมไทยต้องเผชิญกับปัญหานานัปการทั้งใน
ด้านการเมืองการปกครอง ระบบเศรษฐกิจ 
การศึกษา สังคม และปัญหาในระดับปัจเจกชน ซึ่ง
ผลักดันสังคมไปสู่วังวนของสังคมนิวรณ์ ๕ ได้แก่ 

ได้แก่ กามฉันทะ พยาบาท ถีนมิทธะ อุทธัจจกุกกุจ
จะ และวิจิกิจฉา ๔  

อนุปุพพมรรค :  แม่บทแห่งกำรก ำหนดบทบำท
หน้ำที่ของคนในสังคมในอดีต 

แนวทางการปฏิสัมพันธ์ระหว่าง
พระพุทธศาสนากับคนกลุ่มต่างๆ ในสังคมไทยนั้น
มีลักษณะเป็นขั้นบันได หรือ อนุปุพพมรรค ซึ่ง
ได้รับอิทธิพลมาจากวิธีการแสดงอนุปุพพิกถาของ
พระผู้มีพระภาคเจ้า ที่ทรงใช้วิธีการเตรียมความ
พร้อมของผู้ฟัง โดยการแสดงธรรมโดยเริ่มจาก
ธรรมที่เข้าใจง่ายๆ เช่น ทาน จนไปถึงธรรมที่มี
ความลุ่มลึกข้ึนไปตามล าดับ นั้นคือ อริยสัจ ๔ ซึ่ง
เป็นธรรมที่ลึกซึ้งเพ่ือความพ้นทุกข์ ยากที่บุคคล
ทั่วไปจะเข้าใจได้ ลักษณะอนุปุพพมรรคในยุค
รัตนโกสินทร์ตอนต้นสามารถแสดงได้ดังตารางที่ 
๑ ซึ่งผู้ เขียนจะได้น าหลักการดังกล่าวมาเป็น
เครื่องมือในการวิเคราะห์สังคมไทยดังนี้ 

                                                           
๔ ที.ปา.อ.  ๓๒๖/๒๓๔,๑/๗/๔๒, ๓/

๑๓/๑๐๔ 



 

 

  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๒๒ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

 

ตำรำงแสดงบทบำทหน้ำที่ตำมล ำดับอนุปุพพิกถำและเป้ำหมำยของกำรด ำเนินชีวิตสมัย
รัตนโกสินทร์ตอนต้น 

ชนชั้น
ทำงสังคม 

บทบำทหน้ำที่ตำมล ำดับ 

อนุปุพพิกถำ 
เป้ำหมำยในภำยหน้ำ เป้ำหมำยสูงสุด 

ราษฎร ทานกถา เจ้านาย, ขุนนาง, ผู้มีอ านาจวาสนา 

การได้ไปเกิดบนสวรรค์ 

พระนิพพาน 

ศีลกถา 

กษัตริย์ สัคคกถา  ท้าวสักกะ ประมุขในสวรรค์ 

พระโพธิสัตว์ ประมุขในพระศาสนา 

พระนิพพาน 

พระสงฆ ์ กามาทีนวกถา พระอริยสงฆ ์ พระนิพพาน 

เนกขัมมานิสังสกถา 

 

โลกทัศน์หรือทัศนะแม่บทของคน
ไทยสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้นนับตั้งแต่ชนชั้นน า
ลงไปจนถึงชนชั้นล่างแยกไม่ออกจากคติไตรภูมิ  
ผู้คนต่างเชื่อว่ามีนรกสวรรค์เป็นสถานที่รองรับ
บุคคลหลังละโลกนี้ไปแล้ว  สุดแท้แต่บาปบุญที่
กระท าในขณะที่มีชีวิตอยู่ ความเชื่อดังกล่าวมี
อิทธิพลอย่างมากต่อการด าเนินชีวิตโดยให้
ความส าคัญกับสิ่งที่จะเกิดขึ้นในชาติหน้าหรือ
ชีวิตหลังความตาย จะเห็นได้จากการที่ราษฎร
ส่วนใหญ่นิยมท าบุญท าทาน ฟังเทศน์ถือศีลในวัน
อุโบสถ โดยมีเป้าหมายเพ่ือการได้เลื่อนฐานะเป็น
เจ้าใหญ่นายโต เป็นผู้มีอ านาจวาสนา หรือการได้
ไปสวรรค์ในชาติต่อๆ ไป และเป็นปัจจัยเป็น

อุปนิ สั ย ต า มส่ ง ไ ป สู่ พ ร ะนิ พพ าน  ข ณะที่
พระมหากษัตริย์ทรงเป็นต้นแบบในการบ าเพ็ญ
กิจกรรมทางศาสนาของชาวบ้าน และทรงนิยม
สร้ างบารมีด้ วยการท านุบ ารุ งวัด  อุปถัมภ์
การศึกษาพระศาสนา บริจาคทรัพย์ส่วนพระองค์
เพ่ือช่วยเหลือราษฎร ส่งผลให้ทรงสามารถเลื่อน
ฐานะไปเป็นประมุขในหมู่เทพยดาดังเช่นท้าว
สักกะเทวราช และยังเป็นการสั่งสมบารมีเพ่ือเป็น
พระโพธิสัตว์ที่มุ่ งการตรัสรู้ ในภายภาคหน้า 
เนื่องจากทรงปรารถนาในมรรคผลนิพพาน ส่วน
พระสงฆ์นั้นได้รับความคาดหวังจากสังคมให้
ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบเพื่อการบรรลุเป็นพระอริยเจ้า
และการเข้าถึงพระนิพพานในภายภาคหน้า 



 

 

  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๒๓ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

โครงสร้างทางสังคมยุคนี้ แม้จะมีความแตกต่าง
ระหว่างชนชั้นอยู่มาก แต่หลักค าสอนเรื่องกฎ
แห่งกรรมสามารถลดช่องว่างระหว่างชนชั้นลงได้
ด้วยการชี้แนะให้ยอมรับผลกรรมจากอดีต และ
เสนอเป้าหมายปลายทางที่ทุกชนชั้นสามารถก้าว
ไปถึงได้เหมือนกัน คือ พระนิพพาน  

ต่อมาในสมัยรัตนโกสินทร์ตอนกลาง 
บทบาทและหน้ าที่ ของแต่ ล ะชนชั้ นยั งค ง
เหมือนเดิม แต่การเข้ามาของวิทยาการสมัยใหม่ 
และกระบวนทัศน์แบบวิทยาศาสตร์ท า ให้
พระพุทธศาสนาต้องปรับหลักธรรมให้เข้ากับยุค
สมัย ลักษณะอนุปุพพมรรคในยุครัตนโกสินทร์
ตอนกลางจึงสามารถแสดงได้ดังแสดงในตารางนี้ 

ตำรำงแสดงบทบำทหน้ำที่ตำมล ำดับอนุปุพพิกถำและเป้ำหมำยของกำรด ำเนินชีวิตสมัย
รัตนโกสินทร์ตอนกลำง 

ชนชั้น
ทำงสงัคม 

บทบำทหน้ำที่ตำมล ำดับ 

อนุปุพพิกถำ 
เป้ำหมำยในปัจจุบัน 

ราษฎร 
ทานกถา 

อายุ วรรณะ สุขะ พละ รวมทั้งยศทรัพย์ 
ศีลกถา 

กษัตริย์ สัคคกถา  การเป็นผู้ก าหนดวิถีแห่งประวัติศาสตร์ และการสืบทอดราช
สมบัติ 

พระสงฆ์ 
กามาทีนวกถา การประพฤติปฏิบัติตามพระวินัยอย่างเคร่งครัด และ

การศึกษาพระปริยัติธรรมจากพระไตรปิฎก เนกขัมมานิสังสกถา 

จากตารางข้างต้น ค าสอนเรื่องนรก
สวรรค์และอบายภูมิกลายเป็นสิ่งที่ไม่สามารถ
พิสูจน์ได้ตามหลักวิทยาศาสตร์ เป้าหมายในภาย
ภาคหน้า เช่น “ท าดีไปสวรรค์ ท าชั่วตกนรก” จึง
ถูกปรับให้เป็นเป้าหมายในปัจจุบัน คือ “สวรรค์
อยู่ในอก นรกอยู่ในใจ” ประโยชน์ในปัจจุบันหรือ
ความส าเร็จในโลกนี้อันได้แก่ อายุ วรรณะ สุขะ 
พละ รวมทั้ งยศทรัพย์  คือ สิ่ งที่ถูกเน้นให้มี
ความส าคัญขึ้นมาส าหรับประชาชนให้หันมาให้

ค ว า ม ส า คั ญ กั บ ชี วิ ต นี้ ม า ก ขึ้ น  ข ณ ะ ที่
พระมหากษัตริย์ทรงมุ่ งมั่นที่ จะสร้างความ
เจริญก้าวหน้าแก่บ้านเมืองและการอุปถัมภ์พระ
ศ า ส น า  เ พ่ื อ เ ป็ น อ นุ ส ร ณ์ ใ ห้ จ า รึ ก ไ ว้ ใ น
ประวัติศาสตร์ ส่วนเป้าหมายสูงสุด คือ พระ
นิพพานนั้น ถูกสงวนไว้เฉพาะพระสงฆ์ผู้สละโลก
เท่านั้น อย่างไรเสีย พระสงฆ์เองก็ถูกกระตุ้นจาก
พระมหากษัตริย์ให้หันมาใส่ใจในเรื่องปริยัติธรรม, 
จัดระบบระเบียบการปกครองในคณะสงฆ์โดยใช้



 

 

  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๒๔ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

สมณศักดิ์เป็นเครื่องสนับหนุน, มีส่วนร่วมในการ
วางระบบการศึกษาแก่ประชาชน 

แต่เมื่อผ่านเข้าสู่สมัยรัชกาลที่ ๗ – 
ก่อนใช้แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมซึ่งเป็นยุค
ที่อุดมการณ์ชาตินิยมถูกยกขึ้นมาเป็นแกนหลัก

ของสั งคม  ดั งนั้ น  รู ปแบบการ ใช้ชี วิ ตของ
ประชาชนจึงต้องด าเนินไปให้สอดคล้องกับ
อุดมการณ์ของชาติด้วย ลักษณะอนุปุพพมรรคใน
สมัยรัชกาลที่ ๗ – ก่อนใช้แผนพัฒนาเศรษฐกิจ
และสังคมจึงสามารถแสดงได้ดังตารางนี้ 

ตำรำงแสดงบทบำทหน้ำที่ตำมล ำดับอนุปุพพิกถำและเป้ำหมำยของกำรด ำเนินชีวิตในสมัยรัชกำล
ที่ ๗ – ก่อนใช้แผนพัฒนำเศรษฐกิจและสังคม 

ชนชั้น 

ทำงสังคม 

บทบำทหน้ำที่
ตำมล ำดับ 

อนุปุพพิกถำ 

เป้ำหมำยสูงสุดในชีวิต 

ราษฎร ทานกถา การเป็นพลเมืองที่ ดีของชาติ  การเสียสละเ พ่ือท า
ประโยชน์แก่ประเทศชาติ 

ศีลกถา 

ผู้น ารัฐบาล สัคคกถา  การสร้างความก้าวหน้าของชาติ  และการปกป้อง
รัฐธรรมนูญ 

พระสงฆ ์ กามาทีนวกถา การเป็นพลเมืองที่ดีของชาติ การเป็นแบบอย่างที่ดีให้
ประชาชน (ตามความต้องการของผู้น า) 

เนกขัมมานิสังสกถา 

จากตารางแนวคิดเรื่องทานและศีล
ของประชาชนเปลี่ยนแปลงไปจากเดิมที่เน้นการ
ท าบุญให้ทาน การไปวัด ฟังธรรม รักษาศีล แต่
ในยุ คนี้ รู ปแบบการ ให้ ทาน  การรั กษาศี ล
เปลี่ยนแปลงไปเป็นการสร้างประโยชน์ให้แก่ชาติ 
ซึ่งในแง่การท าทาน ได้แก่ การเสียสละของ
พลเมืองชายเพ่ือเข้าร่วมรบในสงครามมหาเอเชีย
บูรพา ส่วนในแง่การรักษาศีล ได้แก่ ความมีวินัย
ในการรักษาความสะอาดของบ้านเมือง การ
แสดงกิริยามารยาทที่สุภาพ อ่อนน้อม เพ่ือแสดง

ถึงวัฒนธรรมของชาติ ในส่วนของผู้น านั้น อ านาจ
อธิปไตยที่เคยเป็นของพระมหากษัตริย์ ถูกผ่อง
ถ่ายมาสู่นายกรัฐมนตรีซึ่งเป็นผู้น ารัฐบาลที่เน้น
การพัฒนาชาติให้เจริญก้าวหน้าทางวัฒนธรรม
และทางวัตถุให้ทัดเทียมอารยประเทศ ตามศัพท์
บัญญัติใหม่ที่เรียกว่า “ความศิวิไลซ์” และการ
สร้าง “มาตรฐานที่เป็นรูปธรรม” ให้ประชาชน
ยึดถือร่วมกัน ขณะที่บทบาทของพระสงฆ์นั้นถูก
แทรกแซงจากคณะรัฐบาล ทั้งในส่วนของการ
บริหารปกครองขององค์กรคณะสงฆ์ และค าสอน



 

 

  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๒๕ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

เ พ่ือให้สอดรับกับนโยบายของภาครัฐ  จน
จุดมุ่ งหมายในการฝึกฝนอบรมตนตามหลัก
ไตรสิกขาของพระสงฆ์ถูกตีความให้เหลือเพียง
การเป็นแบบอย่างที่ดีให้ประชาชนตามความ
ต้องการของผู้น า 

เมื่อถึงยุคหลังประกาศใช้แผนพัฒนา
เศรษฐกิจและสังคม – ปัจจุบัน การที่รัฐแทบไม่ใส่
ใจความเป็นอยู่เป็นไปของพุทธศาสนาเถรวาทอีก 
อีกด้านหนึ่งท าให้เกิดการตีความค าสอนอย่างเป็น
อิสระจากการควบคุมของรัฐ เรียกได้ว่าเป็นการ
ตีความหลักธรรมตามแนวพระพุทธศาสนาเถร
วาทอย่างแท้จริง เช่น การตีความของท่านพุทธ
ทาส หรือ การตีความของพระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป. อ. ปยุตฺโต) นอกจากนี้ ยังท าให้เกิดกิจกรรม
ทางพระพุทธศาสนาที่เป็นประโยชน์กับสังคม
โดยตรง เช่น การก่อตั้งโรงเรียนพระพุทธศาสนา

วันอาทิตย์ที่ด าเนินงานมากว่าสี่สิบกว่าปีแล้ว  
การริเริ่มการเจริญสติปัฏฐาน ๔ ตามแนวพอง-ยุบ 
ซึ่ งเป็นรูปแบบการฝึกวิปัสสนากัมมัฏฐานที่
แพร่ หล าย  การด า เนิ นการจั ดการศึ กษา
พระไตรปิฎกและวิชาชั้นสูงในระดับมหาวิทยาลัย
ของคณะสงฆ์ เป็นต้น ซึ่งในช่วงแรกกิจกรรม
เหล่านี้ยังไม่ได้รับการสนับสนุนจากรัฐเท่าที่ควร 
แต่ในปัจจุบันก็สามารถจัดการศึกษาได้จนเป็นที่
ยอมรับ ประจวบกับการที่สังคมพลัดเข้าสู่วังวน
ของสังคมนิวรณ์ ๕ ท าให้ผู้คนบางส่วนเริ่มหันมา
สนใจศึกษาธรรมะมากขึ้น ทั้งด้านปริยัติ ปฏิบัติ 
และปฏิเวธ โดยจะเห็นได้จากความมุ่งมั่นที่จะ
ศึกษาและปฏิบัติเพ่ือเข้าถึงเป้าหมายสูงสุดทาง
พระพุทธศาสนามากขึ้น บทบาทหน้าที่ตามล าดับ
อนุปุพพิกถาและเป้าหมายของการด าเนินชีวิตใน
ยุคนี้จึงเปลี่ยนไปดังแสดงในตารางนี้ 

ตำรำงแสดงบทบำทหน้ำที่ตำมล ำดับอนุปุพพิกถำและเป้ำหมำยของกำรด ำเนินชีวิตในยุคหลัง
ประกำศใช้แผนพัฒนำเศรษฐกิจและสังคม – ปัจจุบัน 

ชนชั้น 
ทำงสังคม 

บทบำทหน้ำที่ตำมล ำดับ 
อนุปุพพิกถำ 

เป้ำหมำยสูงสุดในชีวิต 

ราษฎร, 
คณะรัฐบาล, 
พระสงฆ์ 

ทานกถา ความสะดวกสบาย และความสุขสมบูรณ์ทางวัตถุ 

ศีลกถา ความอยู่เย็นเป็นสุข ความเป็นที่รักในหมู่ชน 

สัคคกถา  การบรรลุความส าเร็จในชีวิต ทั้งชื่อเสียง หน้าที่การ
งานเป็นที่ยกย่องจากคนในสังคม 

กามาทีนวกถา การแสวงหาความสุขสงบจากภายในที่ไม่อิงอาศัย
อารมณ์ภายนอก 

เนกขัมมานิสังสกถา การบรรลุความจริงสูงสุดในพระพุทธศาสนา 

ก า ร ป รั บ ตั ว จ า ก ฟ า ก ฝั่ ง
พระพุทธศาสนาที่บรรยายมาข้างต้น ท าให้
พระสงฆ์ นักปราชญ์  ปัญญาชน บางท่านน า

หลักธรรมในพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้แก้ปัญหา
สังคม หรือใช้หลักธรรมเป็นเครื่องเตือนสติสังคม 
หรือเผยแผ่หลักธรรมค าสอนทั้งในเชิงวิชาการ 



 

 

  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๒๖ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

หรือการถ่ายทอดประสบการณ์ชีวิตที่สะท้อนการ
น าค าสอนไปปฏิบัติ และประยุกต์ใช้ในชีวิต ท าให้
ผู้คนเริ่มมองเห็นทางเลือกในการมีปฏิสัมพันธ์กับ
พระพุทธศาสนาที่กว้างขึ้นตามแนวคิดแบบเสรี
ประชาธิปไตย ซึ่งจากตารางที่ ๔ นั้น จะเห็นได้
ว่า บุคคลในทุกระดับชั้นสามารถเลือกบทบาท
ตามแนวอนุปุพพิกถาได้ตามความปรารถนาของ
ตน เช่น ผู้ที่ยังปรารถนาในโภคทรัพย์ สามารถ
เลือกที่จะท าทาน,   ผู้ที่ปรารถนาความอยู่เย็น
เป็นสุข ความอบอุ่นใจก็สามารถรักษาศีล เป็นต้น 
 อย่างไรก็ตาม แม้ในปัจจุบันจะมี
การตื่นตัวทางพระพุทธศาสนาขึ้นมาบ้างแล้ว แต่
ก็ยังไม่มีก าลังพอที่จะต้านรับกระแสวัตถุนิยมได้
อย่างเข้มแข็ง เพราะยังขาดหลักการและทิศทาง
ใ น ก า ร ด า เ นิ น ก า ร ที่ ชั ด เ จ น จ า ก อ ง ค์ ก ร
พระพุทธศาสนาเอง นอกจากนี้ การด าเนินงาน
ส่วนใหญ่ยัง ขาดการประสานงาน จึงไม่มีความ
เป็นเอกภาพ และขาดผู้น าที่ เข้มแข็งในระดับ
ย่อยๆ ดังนั้น จึงจ าเป็นต้องมีการก าหนดหลักการ
ให้เด่นชัด เพ่ือเป็นแนวทางในการด าเนินการ
ต่อไป 

กำรประยุกต์หลักธรรมเพื่อใช้เป็นหลักกำรสำน
สัมพันธ์กับสังคม 

ก. แนวคิดพื้นฐำนส ำหรับกำร
ประยุกต์หลักธรรม 

จากการศึกษาประวัติศาสตร์ยุค
รัตนโกสินทร์จนถึ งปัจจุบันพบว่า มีการน า
หลักธรรมมาใช้หลายชุด ซึ่งเป็นการปรับประยุกต์
ไปตามนโยบายของผู้น าทางการปกครองในยุค

สมัยต่างๆ จนดูราวกับว่าพระพุทธศาสนาตกเป็น
เครื่องมือที่ใช้ในการควบคุมคนส่วนใหญ่ให้อยู่ใน
กรอบที่รัฐจัดวางไว้ ไม่เว้นแม้กระท่ังบุคคลากรใน
พระพุทธศาสนา วิธีการดังกล่าวอาจท าให้สังคม
เกิดความเป็นระเบียบเรียบร้อย แต่อีกนัยหนึ่ง
กลับท าให้ความเป็นอัตลักษณ์ในระดับปัจเจก
บุคคลนั้นมีความพร่าเลือนไปไม่ชัดเจน ผู้คนเคย
ชินกับวิถีชีวิตที่ถูกก าหนดขึ้นจากรัฐ และมีความ
ใส่ใจที่จะเรียนรู้จักตัวเองน้อยมาก เมื่อต้องเผชิญ
กับกระแสโลกาภิวัตน์ที่ถาโถมเข้ามาอย่างรวดเร็ว
และรุนแรงจนรัฐเองก็ต้านไม่ไหว คนส่วนมากจึง
ด าเนินชีวิตแบบปล่อยไปตามกระแสโลก   ผลที่
ตามมาก็คือ ชีวิตจิตใจของคนมิได้มีความสุขมาก
ขึ้น กลับเกิดความเหงา ความว้าเหว่ ความแปลก
แยก ท าให้โรคจิต โรคประสาท และการฆ่าตัว
ตาย แพร่กระจายออกไปพร้อมกับความเจริญ
แบบสมัยใหม่ ส่งผลโยงต่อไปสู่ปัญหาความเสื่อม
โทรมทางศีลธรรมของสังคม 

ช่วงเวลาที่สังคมก าลัง “ติดหล่ม” อยู่
ในกระแสวัตถุนิยมอย่างถอนตัวไม่ขึ้นเช่นนี้ หาก
องค์กรพระพุทธศาสนาดึงหลักธรรมกลับมาใหม่ 
โดยเน้นให้คนในสังคมเห็นพลังในตนเอง เรียนรู้ที่
จะน าพลังในตนเองออกมาใช้อย่างมีเป้าหมาย 
คือ ท าในสิ่งที่ตนเองชอบและมีความถนัด และ
เป็นประโยชน์ต่อสังคม ย่อมจะท าให้บุคคลเกิด
ความสุขและความภาคภูมิใจในตนเองอย่าง
แท้จริง เพราะได้มีปฏิสัมพันธ์ทั้งการให้และรับ
จากสังคม เกิดการแลกเปลี่ยนที่ต่างฝ่ายต่าง
ได้รับประโยชน์ ซึ่งความสุขและความภาคภูมิใจนี้
เองเป็นประสบการณ์ภายในจิตใจที่ทุกคน



 

 

  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๒๗ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

สามารถเข้าถึงได้ไม่ว่ามั่งมีหรือยากจน เป็น
ความสุขที่ไม่ก่อให้เกิดความทุกข์ซ้อนขึ้น เพราะ
ไม่เบียดเบียนทั้งตนเองและสังคม ขณะเดียวกัน 
การอบรมให้ผู้คนเห็นประโยชน์ของด าเนินชีวิต
ไปสู่พระนิพพาน โดยเน้นคุณค่าของความสุขที่
ยั่งยืนและบริบูรณ์อย่างไม่มีวันหมด ยังช่วยให้
บุคคลมีการพัฒนาตนเองไปตลอดเวลาไม่หยุดอยู่
เพียงความส าเร็จในทางโลกเท่านั้น ในแง่นี้ย่อม
สร้างประโยชน์แก่ทุกฝ่าย ทั้งต่อตัวบุคคล ต่อ
สังคมโลกและต่อพระพุทธศาสนา ดังแสดงใน
ภาพนี้ 

รู้จักขุมพลัง ๓ ด้ำน ในตัวมนุษย์ 

 

ภำพแสดงขุมพลัง ๓ ด้ำนในตัวมนุษย์ 

 

พลังที่ขับเคลื่อนให้มนุษย์พัฒนาชีวิต
ไปในทางที่ดี มี ๓ ด้าน คือ “ศรัทธา” เป็นพลัง
แห่งความเชื่อมั่น ซึ่งในทางพระพุทธศาสนา 
ไ ด้ แ ก่  ค ว า ม เ ชื่ อ มั่ น ใ น ปั ญญ า ตรั ส รู้ ข อ ง
พระพุทธเจ้า และความเชื่อมั่นในค าสอนของ
พระองค์ว่า สามารถน าไปสู่ความพ้นทุกข์ได้จริง    
เมื่อเกิดความเชื่อมั่นเช่นนั้น ย่อมประพฤติตน
ต า ม ห ลั ก ค า ส อ น โ ด ย ไ ม่ ลั ง เ ล  ดั ง ที่
พระมหากษัตริย์ไทยในยุคต้นรัตนโกสินทร์ทรง

เป็นตัวอย่างที่เด่นชัดของความเชื่อมั่นในค าสอน 
จึงทรงปลูกฝังให้ประชาชนประพฤติตนตาม
กรอบของศีลธรรมในพระพุทธศาสนาอย่าง
เคร่งครัด 

พลังด้านที่สอง คือ “ปัญญา” เป็น
พลังแห่งความฉลาดรู้ เท่าทันปรากฏการณ์ที่
เกิดข้ึนรอบตัว และความฉลาดในการเลือกสิ่งที่ดี
ที่สุด ซึ่งในทางพระพุทธศาสนาถือว่า พลังแห่ง
ปัญญานั้นสามารถปลดปล่อยมนุษย์ให้เป็นอิสระ
และพ้นไปจากปัญหา โดยตัวอย่างการใช้พลัง
แห่งปัญญาในลักษณะที่ว่านี้ พบได้จากพระรา
โ ช บ า ย ข อ ง พ ร ะ ม ห า ก ษั ต ริ ย์ ไ ท ย ใ น ยุ ค
รัตนโกสินทร์ตอนกลางเพ่ือรักษาเอกราชของ
ประเทศชาติให้รอดพ้นจากการล่าอาณานิคมของ
ประเทศตะวันตก 

พลังด้านที่สาม คือ “เมตตา” เป็น
พลังแห่งความรัก ซึ่งเป็นคุณสมบัติพ้ืนฐานของ
มนุษย์ เป็นความปรารถนาดีในการเสริมสร้าง
ความสุข ยินดีที่จะให้อภัยในความผิดพลาดของ
ตนเองและผู้อ่ืน และพร้อมที่จะให้โอกาสแก้ตัว 
การแสดงความเมตตาที่พบ เห็น ได้ ง่ าย ใน
ชีวิตประจ าวัน คือ การส่งยิ้มให้บุคคลที่ เพ่ิงเคย
พบเป็นครั้งแรก หรือ การส่งยิ้มเพ่ือจะบอกว่า 
“ไม่เป็นไร” ทั้งนี้ อาจเป็นเพราะสังคมไทยเน้น
ความเมตตากรุณามาทุกยุคทุกสมัย “ยิ้มสยาม”   
จึ งกลาย เป็ น เอกลั กษณ์ของประ เทศ ไทย 
นอกจากนี้ พลังแห่งความเมตตายังก่อให้เกิดการ
ท าประโยชน์สุขโดยไม่หวังผลตอบแทน ดังที่
พระมหากษัตริย์ไทยองค์ปัจจุบันทรงประพฤติให้
เห็นเป็นตัวอย่าง 

ศรัทธา 

เมตตา ปัญญา 



 

 

  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๒๘ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

พลังทั้งสามด้านนี้ จ าเป็นจะต้องดึง
ออกมาใช้ร่วมกันเพ่ือให้เกิดความสมดุล กล่าวคือ 
มีความเชื่อมั่นในการท าความดีตามค าสอนของ
พระพุทธศาสนา โดยมีความฉลาดที่จะเลือกน า

หลักธรรมมาใช้ได้เหมาะกับเหตุการณ์ ด้วยความ
ปรารถนาให้เกิดประโยชน์และความสุขทั้งต่อ
ตนเองและผู้อ่ืนด้วย ดังแสดงในภาพ 

 

ดึงศักยภำพของตนออกมำใช้ให้เป็นที่ประจักษ์ 

 

รูปแสดงหลักธรรมที่เกี่ยวข้องกำรดึงศักยภำพออกมำใช้ให้เป็นที่ประจักษ์ 

  

ลักษณะการด าเนินสายกลาง
ของพระพุทธศาสนา มีเป้าหมายให้บุคคลได้รับ
ความสุขสูงสุด ที่ เกิดจากการมีชีวิตที่ดีอย่าง
บริบูรณ์ทั้งทางร่างกายและทางจิตใจ เพราะ
ธรรมชาติของมนุษย์นั้นต้องอ่ิม ต้องพอก่อน จึง
จะคิดแบ่งปันให้ผู้อ่ืน ดังนั้น จึงต้องมีการก าหนด
เป้าหมายในชีวิตให้ชัดเจน โดยพิจารณาความ
ป ร า ร ถ น า ข อ ง ต น ว่ า  เ ป็ น สิ่ ง ที่ ไ ม่ เ กิ น
ความสามารถที่ตนจะท าให้ส าเร็จได้ และไม่ขัด
ต่อศีลธรรมอันดีงาม จากนั้นจึงวางแผนอย่างเป็น
ล าดับเพ่ือน าพลังทั้ง ๓ ด้านในตัวออกมาใช้ใน
การท าชีวิตของตนให้มีความหมาย และเป็นการ

ด าเนินการอย่างฉลาดรอบคอบ ทุ่มเทมุ่งมั่นและ
มีความรักท่ีจะกระท าสิ่งนั้นๆ เป็นส าคัญ  

  การวางแผนและการด าเนินการในทุก
ขั้นตอน จะต้องอาศัย “ปัญญา” ที่ประกอบด้วย 
ความรอบรู้ในข้อเท็จจริงเกี่ยวกับสภาวะแวดล้อม
และสถานการณ์ที่เกี่ยวข้องทั้งหมด ท าให้เห็น
และเข้าใจทุกสิ่งทุกอย่างได้อย่างกระจ่างชัด ตรง
ตามความเป็นจริง โดยพิจารณากลั่นกรองก่อนที่
จะท า จะพูด หรือแม้แต่จะคิดในเรื่องต่างๆ ว่า
ก่อให้เกิดประโยชน์หรือผลเสียหายตามแนวทาง
ของค าสอน เพ่ือน าพาไปสู่ เป้าหมายได้อย่าง

สัจจะ 

อุปสมะ 

จาคะ 

ศรัทธา 

เมตตา ปัญญา 



 

 

  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๒๙ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

ถูกต้องเที่ยงตรง และอาศัย “เมตตา” ที่เป็น
ความปรารถนาดีอันบริสุทธิ์ที่มุ่งประโยชน์สุขโดย
ส่วนเดียว จึงจะท าให้เกิดความยินดีที่จะเสียสละ
ความสะดวกสบายที่ เป็นอยู่  เ พ่ือก้ าว ไปสู่
เป้าหมายที่ดีกว่าตามที่ตั้งใจ และยังต้องอาศัย 
“ศรัทธา” เชื่อมั่นในสิ่งที่ตนก าลังท าและเชื่อมั่น
ในวิธีการที่ด าเนินอยู่ว่าเป็นสิ่งดี รวมถึงเชื่อมั่นใน
ความสามารถของตน จึงจะท าให้เกิดความอดทน 
มีความเพียร ประกอบการงานด้วยความตั้งใจ    
มีความหนักแน่นอดทน ไม่ท้อถอย ท าให้การ
ด าเนินงานรุดหน้าเรื่อยไป  

การใช้พลั งคุณธรรมทั้ ง  ๓ 
ด้านตามแนวพระพุทธศาสนาเพ่ือก่อให้เกิด
ความส าเร็จนั้น จึงเหนี่ยวน าให้เกิดคุณธรรมอีก 
๓ ด้านตามมา ได้แก่ “สัจจะ” ความแน่วแน่ใน
การรักษาเป้าหมายที่ตั้งไว้จนกว่าจะสามารถท า

ให้เป็นจริง ด้วยความซื่อตรงและซื่อสัตย์ ไม่
ประพฤติผิดไปจากธรรม, “อุปสมะ” ความสงบ
ระงับไม่หวั่นไหวไปกับปัญหาอุปสรรคที่มา
กระทบ มีความอดทนอดกลั้น ไม่ปล่อยให้ความ
ท้อแท้ เบื่อหน่าย สิ้นหวังเข้ามามีอิทธิพลเหนือ
จิตใจ, “จาคะ” ความกล้าได้กล้าเสีย ยอม
เสียสละความสุขสบายที่มีอยู่  เ พ่ือก้าวไปสู่
จุดหมายที่ตั้งไว้ จึงก่อให้เกิดการกระท าเต็ม
ศักยภาพตน และมีความสุขใจในผลส าเร็จที่
เกิดขึ้นตามความสามารถของตน ในทางกลับกัน 
ความสุขในความส าเร็จแต่ละข้ันจะท าให้บุคคลได้
ตระหนักถึงขุมพลังในตัวเองได้ชัดเจนขึ้น จึงเกิด
ความมุ่งมั่นที่จะก้าวไปสู่เป้าหมายใหม่ที่ยิ่งใหญ่
กว่าเดิม ทั้งการตั้งเป้าหมายเพ่ือช่วยเหลือสังคม 
และการก้าวเข้าไปใกล้เป้าหมายสูงสุดทางศาสนา 
ด้วยความศรัทธาที่เพ่ิมพูนขึ้นดังแสดงในภาพ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๓๐ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

สร้ำงสังคมสวรรค์บนดิน 

 

 

 

ภำพแสดงหลักธรรมท่ีก่อให้เกิดสังคมสวรรค์บนดิน 

 

ความสุขที่เกิดจากความส าเร็จตาม
เป้าหมาย ท าให้บุคคลไม่ไปเบียดเบียนสังคม ไม่
ก่อความเดือดร้อนเสียหายแก่ชีวิตอ่ืน แก่สังคม 
หรือท าให้ชีวิต จิตใจ และสังคมเสื่อมโทรมตกต่ า 
เกิดเป็น “สีลสามัญญตา” เพราะบุคคลได้พัฒนา
ความประพฤติภายนอกให้สุจริต ตามการพัฒนา
จิตใจให้ตั้งอยู่ในคุณธรรม จึงมีการกระท าตรง
ตามค าพูด คือ ท าเช่นไร พูดเช่นนั้น พูดเช่นไร 
ท าเช่นนั้น  

นอกจากนี้ แล้ ว  ความอ่ิม เอมใน
ความสุขเช่นนี้ ยังกินระยะเวลายาวนานกว่า

ความสุขที่เกิดจากการบริโภค จึงท าให้ความ
ต้องการบริโภคเพ่ือตนเองลดลงไปตามล าดับ 
และมีความประสงค์จะช่วยให้ผู้อ่ืนพ้นทุกข์มาก
ขึ้น  เกิด เป็น “สาธารณโภคี” ด้วยบุคคลมี
แนวโน้มที่จะใช้ทรัพยากรน้อยที่สุดเพ่ือให้เกิด
ความสงบสุขที่ยืนนานที่สุด จึงมีทรัพยากรเหลือ
พอแก่คนส่วนใหญ่  ทั้ งยั งมีความยินดีที่ จะ
ช่วยเหลือแบ่งปันปัจจัยในการด ารงชีวิตส่วนเกิน
ให้แก่ผู้ที่ด้อยกว่าในสังคม 

ในที่สุด ความอดทนอดกลั้นจาก
แรงผลักดันของตัณหาในตอนแรกจะเปลี่ยนไป

ศรัทธา 

เมตตา ปัญญา 

สัจจะ 

อุปสมะ 

จาคะ 

สาธารณโภคี สีลสามัญญตา 

ทิฏฐิสามัญญตา 

รวยภราดรภาพ รวยมิตรภาพ 

รวยทรัพยากรแบ่งปัน 



 

 

  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๓๑ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

เป็นความสงบเย็นอย่างแท้จริง เมื่อบุคคลได้
มองเห็นเหตุปัจจัยในสิ่งที่เข้าไปเกี่ยวข้องว่ามี
คุณค่าหรือก่อให้เกิดประโยชน์เพียงใด มองเห็น
ผลแห่งการกระท าที่ปรากฏเป็นความคุ้มค่า
มากกว่าความคุ้มทุน คือ ความสุขของสังคม 
นอกเหนือจากความสุขของแต่ละปัจเจกบุคคล 
จึงเกิด “ทิฏฐิสามัญญตา” หรือความเห็นที่จะ
สร้างสังคม “สวรรค์บนดิน” ร่วมกัน ท าให้เกิด
สภาพสังคมที่ร่ ารวยความสุขรอบด้าน ทั้งรวย
ภราดรภาพที่ประสานใจเข้าหากันฉันท์พ่ีน้อง 
รวยมิตรภาพที่มีแต่ความปรารถนาดีต่อกัน 
พร้อมจะให้อภัยซึ่งกันและกัน รวยทรัพยากร
แบ่งปันที่ไม่จ าเป็นต้องกอบโกยไปเป็นสมบัติ
ส่วนตัว 

หลักธรรมทั้งหมดนี้เป็นหลักธรรมที่
เกื้อกูลสังคมไทยมาช้านาน โดยมีพ้ืนฐานมาจาก
ค าสอนเรื่อง ทาน  บารมี กฎแห่งกรรม  ความ
เสียสละ ความเมตตากรุณา  ความกตัญญู ความ
กล้าหาญ ความสามัคคี ความซื่อตรงต่อหน้าที่  
ความซื่อสัตย์  ความสุภาพอ่อนน้อม  ความ
เคารพเชื่อฟัง ความมีวินัย  ความขยัน ความ
อดทน  ความเพียร  ความมีสติ ความมีเหตุมีผล 
การอยู่อย่างเรียบง่าย การลดความเห็นแก่ตัว 
ฯลฯ ดังนั้น จึ งไม่ ใช่หลักธรรมที่แปลกใหม่ 
หรือไม่น่าสงสัยว่าจะเข้ากันได้กับสภาพบริบทใน
สังคมไทยหรือไม่ แต่จ าเป็นต้องมีการวิเคราะห์ให้
เห็นความสัมพันธ์ที่สอดคล้องและเชื่อมโยงให้
ชัดเจนขึ้น เพ่ือให้บุคคลในสังคมสามารถพัฒนา
เป้าหมายสูงสุดของตนและสังคมได้พร้อมๆ กัน 

 

ข. กำรพัฒนำเป้ำหมำยสูงสุดของ
บุคคลและสังคมไปพร้อมๆ กัน 

แนวคิดเรื่องการสร้างสังคม “สวรรค์
บนดิน” ที่เป็นการปรับใช้สัคคกถาในอนุปุพพิก
ถามาเป็นแกนกลาง ยังท าให้เกิดสิ่งแวดล้อมที่
เหมาะสม เป็นปัจจัยให้คนในสังคมมีทางเลือก
เส้นทางการด าเนินชีวิตของตนได้ง่ายขึ้นว่า จะสั่ง
สมบุญ-บารมี คือ ทานและศีลต่อไป หรือจะมุ่ง
หน้าปฏิบัติเพ่ือความหลุดพ้น ก็เป็นเรื่องเฉพาะ
ตนขึ้นอยู่กับคุณภาพปัญญาของบุคคลนั้นๆ ใน
การเลือกสิ่งที่ดีที่สุดส าหรับตน เพราะแต่ละคน
ยังสามารถพัฒนาองค์ธรรมเหล่านี้จากระดับโลกี
ยะไปสู่ระดับโลกุตตระผ่านกระบวนการไตรสิกขา 
คือ พัฒนาคุณสมบัติภายใน (วงใน) ด้วยการ
ฝึกฝนปฏิบัติ (วงกลาง) เพ่ือให้เกิดศีลในระดับ
สังคม (วงนอก) เกิดปฏิสัมพันธ์แบบ “สะเทือน
ออกมาข้างนอก” และ “สะท้อนกลับเข้าข้างใน” 
ในแต่ละขณะๆ ท าให้เกิดการเปลี่ยนถ่าย พัฒนา
ขุมก าลั งที่มีอยู่ เดิมในตัวบุคคล คือ ศรัทธา 
ปัญญา เมตตา ให้มีคุณภาพ และประสิทธิภาพดี
ขึ้นกว่าเดิม ซึ่งถ้ามองจากการปฏิบัติ ในการ
ด าเนินชีวิตแล้ว ทั้งสามกรอบจะสอดคล้องและ
สัมพันธ์กันอย่างแยกไม่ออก 

สรุป 

บทเรียนที่ผ่านมาสอนให้รู้ว่า การ
ตีความหลักพุทธธรรมให้สอดคล้องกับการ
เปลี่ยนแปลงของสังคมไทยเป็นสิ่งจ าเป็นต่อความ
อยู่รอดของพระพุทธศาสนาและสังคม อย่างไรก็
ตาม การตีความหลักพุทธธรรมนั้นจ าเป็นจะต้อง



 

 

  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๓๒ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

เชื่อมโยงความสัมพันธ์ของหลักธรรมเข้ากับพระ
นิพพานซึ่งเป็นเป้าหมายสูงสุด เพ่ือรักษาความ
มั่ น ค ง ใ น ห ลั ก ธ ร ร ม แ ล ะห ลั ก ป ฏิ บั ติ ข อ ง
พระพุทธศาสนาเอาไว้  ไม่ท าให้พระศาสนา
อ่อนแอ แม้จะมีผู้มองเป้าหมายสูงสุดในเชิงอุดม
คติที่เกิดขึ้นได้ยาก แต่องค์กรพระพุทธศาสนา
จะต้องสร้างความเชื่อมั่นให้แก่พุทธศาสนิกชน
ทั้งหลายว่า พระนิพพานเป็นสิ่งที่เข้าถึงได้จริง
ผ่านกระบวนการฝึกฝนและปฏิบัติที่วัดผลได้ใน
การด าเนินชีวิต ขณะที่ในปัจจุบัน โลกก าลัง
ตื่นตัวกับแนวคิดทางเศรษฐศาสตร์แบบใหม่ ซึ่ง
ให้ความส าคัญกับการสร้างดัชนีชี้วัดความสุขอัน
เกิดจากการพัฒนาทางวัตถุควบคู่กับการพัฒนา
ทางจิตใจ การประยุกต์หลักพุทธธรรมมาใช้จึงมี
ความสอดคล้องกับความสนใจดังกล่าว นั่นคือ 
การน าเสนอเรื่องความสุขในมิติที่สูงกว่าความสุข
อันเกิดจากการบริโภค เป็นความสุขทางใจที่เกิด
จากการประกอบการงานได้ส าเร็จตามเป้าหมาย
ที่ตั้งไว้ ซึ่งเป็นความสุขที่คนทุกระดับตั้งแต่คน
กวาดถนนไปจนถึงผู้บริหารประเทศสามารถ
เข้าถึงได้  และเป็นความสุขที่กินระยะเวลา
ยาวนานกว่ า  โดย เฉพาะอย่ า งยิ่ ง  เมื่ อน า
หลักธรรมเข้ามาใช้ประกอบการท างาน กล่าวคือ 
การตั้งอยู่บนพ้ืนฐานของความเชื่อมั่นในการท า
ความดี ความปรารถนาประโยชน์สุขต่อตนเอง
และผู้อ่ืน และความฉลาดรู้เท่าทันปรากฏการณ์ที่
เกิดขึ้นรอบตัว จะช่วยให้เกิดการพัฒนาคุณธรรม
ในจิตใจ ให้มีความมั่นคง มีสัจจะ และมีความ
เสียสละเพ่ือส่วนรวมมากขึ้น ส่งผลให้เกิดการ
ช่ วย เหลื อ เกื้ อกูลกัน ในสั งคม  และการ ไม่
เบียดเบียนไม่เอารัดเอาเปรียบซึ่งกันและกัน และ

การร่วมกันสร้างสรรค์สังคมให้น่าอยู่ เป็น “สังคม
สวรรค์บนดิน” โดยถือว่าเป็นหน้าที่ท่ีทุกคนต้องมี
ส่วนร่วม ไม่ใช่เป็นภาระของฝ่ายใดฝ่ายหนึ่ง  ใน
แง่นี้ การประกอบการงานที่มีคุณธรรมก ากับ ใน
ระดับปฏิบัติต้องอาศัยอริยศีล การส ารวมอินทรีย์ 
การสร้างความสันโดษ และการอยู่อย่างมี
สติสัมปชัญญะ จึงน าไปสู่ความส าเร็จที่ เป็น
รูปธรรมและท าให้เกิดการพัฒนาจิตใจ ที่ก้าวเข้า
ไปใกล้พระนิพพานซึ่งเป็นบรมสุขมากขึ้นด้วย จึง
เป็นปฏิสัมพันธ์ที่เอ้ือประโยชน์แก่ทุกฝ่ายโดย
ภาพรวม ทั้งปัจเจกบุคคล สังคม และศาสนา  
ยุทธศาสตร์ในระดับนโยบายและระดับปฏิบัติที่
ควรจะท าควบคู่กันไปกับการพัฒนาคุณธรรม
จริยธรรมในระดับปัจเจกบุคคลก็คือยุทธศาสตร์
การแก้ปัญหาสังคมนิวรณ์ด้วยอริยศีลซึ่งโดย
หลักการแล้วนิวรณ์ที่ เป็นธรรมที่เป็นปฏิปักข์
เครื่องขัดขวางการท าความดีในระดับบุคคล  
หากหากพิจารณาถึงสภาพของสังคมในปัจจุบันก็
จะท าให้ปรากฏภาพของสังคมที่ก าลังถูกนิวรณ์
ธรรมเข้าครอบง าอย่างเต็มที่ ฉะนั้นในระดับ
โครงสร้างที่ต้องจะขับเคลื่อนเป็นยุทธศาสตร์ก็
ต้องท าในระดับโครงสร้างควบคู่กันไปด้วยนั่นก็
คือ การสร้างบทบัญญัติ ตั้งแต่ในระดับที่เล็กสุด
คือครอบครัว ที่ต้องมีศีลในระดับครอบครัว ใน
ระดับชุมชน  ในระดับองค์กรธุรกิจ ไปจนถึงใน
ระดับประเทศก็ควรที่จะมีระเบียบแบบแผนคอย
ช่วยส่งเสริมสนับสนุนให้คนได้ประพฤติปฏิบัติอยู่
ในศีลธรรมอันดีได้มีความเจริญรุ่งเรืองเป็นสังคม
กัลยาณมิตรในทางธรรมกันในทุกวงการ เมื่อเป็น
เช่นนี้แล้วการสร้างสวรรค์บนดินตามนิยามแห่ง
เนื้อหาที่ได้กล่าวแล้วในบทก่อนๆ ก็ย่อมสามารถ



 

 

  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๓๓ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

จะเกิดขึ้นได้โดยไม่ต้องรอให้ตายเสียก่อนตามคติ
ความเชื่อ  แต่สามารถสร้างและบันดาลให้เกิดขึ้น
ได้ ใ นช าติ นี้  และ เดี๋ ย วนี้ ห ากปฏิ บั ติ อยู่ ใ น
ห ลั ก ธ ร ร ม ข อ ง พุ ท ธ ศ า ส น า



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์           - ๓๔ –     ปีที่ ๑ ฉบบัที่ ๒ กันยายน-ธันวาคม ๒๕๕๗ 

 

บรรณำนุกรม 

 

กาญจนา  แก้วเทพ. สื่อสำรมวลชน : ทฤษฎีและแนวทำงกำรศึกษำ.กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ภาพ
พิมพ์, ๒๕๔๑. 

ชัย  เรืองศิลป์. ประวัติสังคมไทยสมัยโบรำณ ก่อนศตวรรษที่ ๒๕. พิมพ์ครั้งที่ ๓. กรุงเทพมหานคร : 
เลิฟ แอนด์ ลิพ เพลส, ๒๕๓๙. 

พระไพศาล  วิสาโล. พุทธศำสนำไทยในอนำคต แนวโน้มและทำงออกจำกวิกฤต. กรุงเทพมหานคร 
: มูลนิธิสดศรี- สฤษดิ์วงศ์, ๒๕๔๖. 

พิพัฒน์ พสุธารชาติ ,  รัฐกับศำสนำ บทควำมว่ำด้วยอำณำจักร ศำสนจักรและเสรีภำพ .
กรุงเทพมหานคร,๒๕๔๔. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภำษำไทย ฉบับมหำจุฬำลงกรณรำชวิทยำลัย เฉลิม
พระเกียรติสมเด็จพระนำงเจ้ำสิริกิติ์  พระบรมรำชินีนำถ .  กรุงเทพมหานคร : มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.๒๕๓๙. 

ฉลอง  สุนทราวาณิชย์,บรรณาธิการ. วิพำกษ์สังคมไทย. พิมพ์ครั้งที่ ๒. กรุงเทพมหานคร : 
อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิชชิ่ง, ๒๕๓๘. 

สุภาพรรณ ณ บางช้าง.พุทธธรรมที่เป็นรำกฐำนสังคมไทยก่อนสมัยสุโขทัยถึงก่อนเปลี่ยนแปลงกำร
ปกครอง.กรุงเทพมหานคร: สถาบันไทยศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๓๕. 

สุลักษณ์  ศิวรักษ์ .  พุทธศำสนำไทยและประชำธิปไตยไทยจำกมุมมองของส.ศิวรักษ์ .
กรุงเทพมหานคร:ส านักพิมพ์ศึกษิตศยาม,๒๕๔๗ 

อรรถจักร สัตยานุรักษ์. กำรเปลี่ยนแปลงโลกทัศน์ชนชั้นผู้น ำไทยในสมัยรัตนโกสินทร์ถึงก่อนกำร
เปลี่ยนแปลงกำรปกครอง. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 
๒๕๓๘. 

 

  

 


