
  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๖๗ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

การเปลี่ยนชีวิตต้องเปลี่ยนกระบวนทัศน์ใหม่ 
Changing a Life with the paradigm shift  

สิน  งามประโคน๑ 
มยุรี ด้วงศรี๒ 

 
บทคัดย่อ 

ปัญหาที่เกิดขึ้นไม่ว่าจะเป็นการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมของมนุษย์  สังคม  เศรษฐกิจ  
การเมือง วัฒนธรรม และสิ่งแวดล้อม วิธีการแก้ปัญหาต่างๆ เหล่านั้น ต้องเริ่มที่กระบวนทัศน์ในการ
มองโลกและชีวิต โดยบูรณาการหลักธรรมไปใช้ในการด าเนินชีวิตอย่างเหมาะสม เพราะปัญหาที่โลก
ต้องเผชิญอยู่ทุกวันนี้ล้วนเกิดจากการกระท าของมนุษย์ผู้อาศัยโลก การแก้ปัญหาทุกอย่างก็ต้องเริ่ม
จากตัวมนุษย์เอง จากแนวคิดกระบวนทัศน์ใหม่ของพระพุทธเจ้าดังกล่าว มิได้เกิดขึ้นเองแบบลอยๆ 
แต่มีข้ันตอน มีวิธีการปฏิบัติโดยน าหลักความศรัทธาน าการเปลี่ยนวิธีคิดใหม่ โดยมีเป้าหมายที่ชัดเจน
ในการปรับเปลี่ยนกระบวนทัศน์ใหม่ เริ่มจากความศรัทธาเข้าใจความจริงตามหลักพระธรรมวินัย
เพราะเนื้อหาที่แท้จริงสามารถช่วยเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมพุทธบริษัทได้ในที่สุด การเปลี่ยนความคิด
ตามหลักแห่งความจริงในพระธรรมวินัยที่ถูกต้อง เมื่อเข้าใจหลักธรรมวินัยแล้วจึงจะสามารถเปลี่ยนวิธี
คิดได ้
ค าส าคัญ : การเปลี่ยนชีวิต, กระบวนทัศน์ใหม่, บูรณาการ. 
 

Abstract 
To solve any problems whether occurring from the change of human 

behavior, social condition, economic factor, political situation, cultural and 
environmental phenomena, it starts from a paradigm towards the world and life with 
appropriately integrated Dhamma principles. The world is confronting with problems 
resulting from the actions of man. The problem solution must be started from 
ourselves. This new paradigm of the Buddha has not occurred without cause and 
result, but with a process and practical approach by using the faith to the new 
paradigm. The clear and prominent goal of the new paradigm shift starts from faith 
to understand the truth of Dhamma and Vinaya principles. The true contents of 
Dhamma and Vinaya principles can truly help change behaviors of men.  With right 
understanding in Dhamma and Vinaya, men can change their ways of thinking. 

 
Keywords: Changing a life, New paradigm, Integration 

 
                                                           

๑คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
๒ครูช านาญการพิเศษ โรงเรียนยุพราชวิทยาลัย จังหวัดเชียงใหม่. 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๖๘ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

บทน า 
พ ร ะ ผู้ มี พ ร ะ ภ า ค เ จ้ า ท ร ง เ ป็ น

นักปฏิรูปความคิดในการเปลี่ยน เพ่ือที่เปลี่ยน
ความเชื่อที่ เป็นมิจฉาทิฎฐิฝังรากลึกในสังคม
ดั้งเดิมมาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน  เพ่ือให้มนุษย์
ได้รู้เท่าทันความเปลี่ยนแปลงของโลกและความ
เป็นไปของชีวิตตามความเป็นจริง บนพ้ืนฐาน
สัมมาทิฏฐิคนจะได้ไม่ตกเป็นทาสของกิเลส  
เพราะพระพุทธศาสนาสอนเรื่องทุกข์ สาเหตุแห่ง
ทุกข์และความดับทุกข์ อันเป็นเรื่องของชีวิตและ
ความเป็นไปของวิถีชีวิต  ทั้งแสดงให้เห็นว่า  
ปัญหาที่เกิดขึ้น ไม่ว่าจะเป็นการเปลี่ยนแปลง
พฤติ กรรมของมนุษย์   สั งคม   เศรษฐกิ จ  
การเมือง วัฒนธรรม และสิ่งแวดล้อม และวิธีการ
แก้ปัญหาต่างๆ เหล่านั้น ต้องเริ่มที่ กระบวนทัศน์
ในการมองโลกและชีวิต จากนั้นพระองค์ก็สอนให้
ด าเนินชีวิตโดยบูรณาการหลักธรรมไปใช้ในการ
ด าเนินชีวิตอย่างเหมาะสม เพราะปัญหาที่โลก
ต้องเผชิญอยู่ทุกวันนี้ล้วนเกิดจากการกระท าของ
มนุษย์ผู้อาศัยโลก การแก้ปัญหาทุกอย่างก็ต้อง
เริ่มจากตัวมนุษย์เอง 

ดังนั้นก่อนอ่ืนต้องท าความเข้าใจ
ความหมายค า ว่ า  กระบวนทัศน์   ตรงกับ
ภาษาอังกฤษว่า  Paradigm มีรากศัพท์มาจาก
ภาษาละตินว่า paradigmaในภาษากรีกเป็น 
paradeigma แ ล ะ ก ล า ย ม า เ ป็ น ค า ว่ า 
paradeiknynai แยกเป็น ๒ ค าคือ para แปลว่า 
เทียบ ข้าง เหนือ อ่ืน หรือพ้นไป และค าว่า 
deiknynaiแปลว่า  ชี้ แสดง หรือบอก รวมเป็น
ค าว่า Paradigm แปลว่า ตัวอย่าง แบบหรือแบบ
แผน นักวิชาการมักใช้ในความหมายว่า ทัศนะ
พ้ืนฐาน  ทัศนะแม่บท  ความคิดหลัก  ความคิด
แม่บท เป็นต้น๑  

                                                           
๑โกศล ช่อผกา, “พุทธกระบวนทัศน์เชิง

นิเวศวิทยาแนวลึก”, วิทยานิพนธ์ปริญญาอักษรศาสต

นั ก วิ ช า ก า ร บ า ง ท่ า น  แ ป ล ค า 
paradigm ว่า ทัศนะแม่บท  ซึ่งมาจากภาษากรี
กว่า para (beside) + deigma (example) 
หมายถึงความคิด หรือทัศนะพ้ืนฐานในการมอง
โลกที่เป็นต้นตอบ่อเกิดของความคิดหรือทัศนะ
อ่ืนๆ๒โรเบิร์ตเค. เมอร์ตัน (Robert K. Merton) 
เป็นผู้น าค าว่า Paradigm นี้มาใช้เป็นคนแรกใน
ความหมายว่า แบบ (model) หรือแบบแผน 
(schema) ที่ใช้อธิบายเกี่ยวกับโครงสร้างของ
ทัศนะพ้ืนฐานของปัญหา ทฤษฎี ข้อสรุป และ
วิธีการปฏิบัติต่างๆ อย่างรวบรัดและชัดเจนในการ
วิ เ ค ร า ะ ห์ ท า ง สั ง ค ม วิ ท ย า  ( Sociological 
analysis)๓ แต่ในที่นี้ขอนิยามว่ากระบวนทัศน์ 
หมายถึงความคิด 

ต่อมา โทมัสเอส.คูห์น (Thomas S. 
Kuhn) น าค าว่า Paradigm มาใช้ในหนังสือ 
โครงสร้างการปฏิวัติทางวิทยาศาสตร์ (The 
Structure of Scientific Revolutions) ใน
ความหมายว่า เป็นความส านึกหรือกลุ่ม (Group 
Consciousness) ของนักวิทยาศาสตร์ในแต่ละ
ยุคที่ ยอมรับร่วมกัน โดยกระบวนทัศน์จะมี
อิ ท ธิ พ ล ต่ อ ค ว า ม คิ ด แ ล ะ ก า ร วิ จั ย ข อ ง
นักวิทยาศาสตร์๔  โทมัสคูห์นให้ความหมายของ
กระบวนทัศน์ว่า ความส าเร็จทางวิทยาศาสตร์ ซึ่ง
เป็นที่ยอมรับอย่างเป็นสากล กระทั่งเป็นตัวแบบ
ของแนวคิด ค่านิยม ความเชื่อในการมองปัญหา

                                                                                 

รมหาบัณฑิต, (บัณฑิตวิทยาลัย :  มหาวิทยาลัยมหิดล, 
๒๕๔๒), หน้า ๑๐. 

๒ฟริตจ๊อฟคาปร้า , จุดเปลี่ยนแห่ง
คริสต์ศตวรรษ เล่ม ๑, หน้า เชิงอรรถค าปรารภของ
ผู้เขียน. 

๓โกศล  ช่อผกา, “พุทธกระบวนทัศน์เชิง
นิเวศวิทยาแนวลึก”, หน้า ๑๐. 
 ๔อนุช อาภาภิรม, เทคโนโลยีปฏิวัติโลก :  
สู่สังคมความรู้และยั่งยืน ,  (กรุงเทพมหานคร :  
โครงการวิถีทรรศน์, ๒๕๔๓), หน้า ๓๓. 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๖๙ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

และวิธีการแก้ปัญหาของชุมชน ๕ และเรียก
ความส าเร็จทางวิทยาศาสตร์ดังกล่าวว่า Normal 
Science คือ เป็นกระแสหลักหรือต้นแบบที่มี
อิทธิพลเหนือความคิด ความเชื่อ ค่านิยม และการ
ปฏิบัติของกลุ่มคนส่วนใหญ่ในช่วงเวลาหนึ่ ง 
จนกระทั่ ง เกิดการปฏิ วั ติทางวิทยาศาสตร์ 
(Scientific Revolution) เมื่อความรู้ เดิมไม่
สามารถอธิบายปรากฏการณ์ใหม่ๆ ได้ หรือมีการ
ค้นพบใหม่เกิดขึ้น การปฏิวัติดังกล่าว ท าให้เกิด
การเปลี่ยนกระบวนทัศน์ (Paradigm Shift) ไป
จากเดิมอย่างสิ้นเชิง กลายเป็นกระบวนทัศน์ใหม่ 
(New Paradigm) ซึ่งคนทั่วไปในชุมชนนั้นเห็น
พ้องให้เป็นแนวทางการปฏิบัติใหม่  

กล่าวได้ว่ากระบวนทัศน์ หมายถึง
ความคิดใหม่ของมนุษย์ในน าไปปฏิบัติให้เกิดการ
เปลี่ยนชีวิต เปลี่ยนพฤติกรรมบนพ้ืนฐานของ
ความเชื่อว่าชีวิตต้องได้ดีกว่าเดิม ซึ่งมีตัวอย่างให้
เห็นมากหมายทั้งนักการศึกษานักวิทยาศาสตร์ 
นักการเมือง   นักสังคมวิทยา  นักเศรษฐกิจ และ
นั ก ธุ ร กิ จ  แต่ ใ นที่ นี้ จ ะขอน าตั วอย่ า งของ
พระพุทธเจ้าที่พระองค์ทรงเป็นต้นแบบของนัก
เปลี่ยนวิธีคิดน าไปสู่การปฏิบัติ  เ พ่ือเปลี่ยน
พฤติกรรมจนได้บรรลุธรรมชั้นสูงตรัสรู้ เป็น
พระพุทธเจ้าของครูของมนุษย์และเทวดา  ดังนั้น 
กระบวนทัศน์ต้องเป็นแรงกระตุ้น หรือความ
ต้องการที่มีเป้าหมายชัดเจน มิใช้เกิดขึ้นเองโดย
ลอยๆ อาจจะเป็นมนุษย์กับมนุษย์ มนุษย์กับ

                                                           
๕Khun, Thomas S., The Structure of 

Scientific Revolutions, 6th ed., (Chicago: The 
University of Chicago Press, 1975), p. viii อ้างใน 
อรศรี งามวิทยพงศ์, “กระบวนทัศน์และการจัดการ
ความยากจนในชนบทไทยในช่วงแผนพัฒนาเศรษฐกิจ
และสังคมแห่งชาติ ฉบับท่ี ๑-๘ : พ.ศ. ๒๕๐๕-๒๕๔๔”, 
วิทยานิพนธ์สังคมสงเคราะห์ศาสตรดุษฎีบัณฑิต, 
(บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, ๒๕๔๖), 
หน้า ๒๔. 

อุดมการณ์  จากแนวคิดตรงนี้ก็ต้องไปศึกษากระ
ทัศน์ของพระพุทธเจ้าว่ามีจุดเริ่มต้นอย่างไร 

ลองมาศึกษาหลังพระพุทธเจ้าตรัสรู้
ใหม่  จะสังเกตเห็นว่าในช่วงที่พระพุทธองค์ตรัสรู้
ใหม่ๆคราวประทับอยู่ณควงต้นอชปาลนิโครธ  
นั้นทรงเกิดความด าริขึ้นในพระทัยว่าธรรมที่
พระองค์ได้บรรลุแล้วนี้ลึกซึ้งเห็นได้ยากรู้ตามได้
ยากสงบประณีตไม่เป็นวิสัยแห่งตรรกะ ละเอียด
บัณฑิตเท่านั้นจึงจะรู้ได้  ส าหรับหมู่ประชาชนที่
ยังรื่นรมย์ยินดีเพลิดเพลินในกามคุณ ๕ ฐานะอัน
นี้ย่อมเป็นสิ่งที่เห็นได้ยาก  กล่าวคือ ความสงบ
แห่งสังขารทั้งปวงความสลัดอุปธิทั้งปวงความสิ้น
ตัณหาวิราคะนิโรธนิพพานทรงพระ “พระพุทธ
องค์กล่าวว่า ถ้าตถาคตจะพึงแสดงธรรมและท า
ให้ผู้อ่ืนจะไม่เข้าใจซึ้งต่อพระองค์ ข้อนั้นก็จะพึง
เป็นความเหน็ดเหนื่อยเปล่าแก่เราจะพึงเป็น
ความล าบากเปล่าแก่เรา”๖ 

อย่างไรก็ดีด้วยอาศัยพระกรุณาใน
หมู่สัตว์ทรงตรวจดูโลกด้วยพุทธจักษุทรงทราบว่า
สัตว์ทั้งหลายผู้มีกิเลสน้อยก็มี มีกิเลสมากก็มี มี
อินทรีย์แก่กล้าก็มี มีอินทรีย์อ่อนก็มีบางพวกสอน
ให้รู้ได้ง่าย บางพวกสอนให้รู้ได้ยาก บางพวกมัก
เห็นปรโลกและโทษว่าน่ากลัวก็มี บางพวกมักไม่
เห็นปรโลกและโทษว่าน่ากลัวก็มีทรงเปรียบ
เวไนยสัตว์เหมือนดอกบัว ๓ เหล่าคือ “บางดอก
ที่เกิดในน้ าเจริญในน้ ายังไม่พ้นน้ าจมอยู่ในน้ า 
บางดอกที่เกิดในน้ าเจริญในน้ าอยู่เสมอน้ า บาง
ดอกท่ีเกิดในน้ าเจริญในน้ า ขึ้นพ้นน้ า ไม่แตะน้ า๗ 
จากพุทธพจน์นี้พระพุทธองค์ทรงเปลี่ยนวิธีคิด
ใหม่ว่า อย่างไรเสียพระองค์จะทรงสอนประชาชน
หลังจากพระองค์ทรงตรวจดูสัตว์โลกโดยหน้าที่
ของความเป็นพระพุทธเจ้า หรืออย่างไรก็ตาม แต่
นี้คือพระองค์ทรงเชื้อมั่นว่าหนทางที่พระองค์ทรง
ปฏิบัติมาได้ผล พระพุทธองค์จึงทรงตั้งพระทัยจะ
                                                           

 ๖วิ.ม. (ไทย)๔/๗/๑๑.  
  ๗วิ.ม. (ไทย) ๔/๙/๑๔.  



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๗๐ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

สอนพุทธบริษัทต่อไป ดังค าประกาศเป็นนโยบาย
ในการออกเผยแพร่ค าสอนในครั้งแรกแก่พระสงฆ์
ว่า “ภิกษุทั้งหลาย เราพ้นแล้วจากบ่วงทั้งปวง ทั้ง
ที่เป็นของทิพย์ ทั้งที่เป็นของมนุษย์ แม้พวกเธอก็
พ้นแล้วจากบ่วงทั้งปวง ทั้งที่เป็นของทิพย์ ทั้งที่
เป็นของมนุษย์ ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอจงจาริกไป
เ พ่ือประโยชน์ สุ ขแก่ ชนจ านวนมาก เ พ่ื อ
อนุเคราะห์ชาวโลก เพ่ือประโยชน์เกื้อกูลและ
ความสุขแก่ทวยเทพและมนุษย์ อย่าไปโดยทาง
เดียวกันสองรูป จงแสดงธรรมมีความงามใน
เบื้องต้นมีความงามในท่ามกลางและมีความงาม
ในที่สุด จงประกาศพรหมจรรย์ พร้อมทั้งอรรถ
และพยัญชนะบริสุทธิ์บริบูรณ์ครบถ้วน สัตว์
ทั้งหลายที่มีธุลีในตาน้อยมีอยู่ ย่อมเสื่อมเพราะ
ไม่ได้ฟังธรรม จักมีผู้รู้ธรรมภิกษุทั้งหลาย แม้เรา
ก็จักไปยังต าบลอุรุ เวลาเสนานิคมเพ่ือแสดง
ธรรม”๘ 

การที่ทรงยืนยันว่า พระพุทธองค์ก็
จักเสด็จไปอุรุเวลาเสนานิคม ก็ยิ่งแสดงถึงการ
วางแผนในการประกาศศาสนาของพระองค์เป็น
อย่างดี โดยทรงใช้ยุทธวิธีปราบทิฏฐิของชฏิลสาม
พ่ีน้อง ซึ่งเป็นเจ้าลัทธิบูชาไฟ มีบริวารรวมกัน
จ านวน ๑,๐๐๐ คน เป็นที่เคารพนับถือของชาว
มคธในสมัยนั้นมาก และก็ทรงด าเนินการส าเร็จ 
เป็นผลให้ชฏิลสามพ่ีน้องพร้อมบริวารเข้ามา
อุปสมบทใน พระพุทธศาสนา๙ ดร. ซี.เอส. อุปา
สก ตั้งข้อสังเกตว่า  พวกชฎิล ปริพาชก และ
นิครนถ์ต่าง ๆ เหล่านี้  ล้วนบ าเพ็ญพรตอยู่ใน
บริเวณใกล้เคียงพุทธคยา  พระพุทธองค์ทรงรู้จัก
ลึกตื้นหนาบางดี  จึงทรงวางแผนเปลี่ยนใจให้มา
นับถือพระพุทธศาสนาได้ง่าย๑๐ต่อแต่นั้น ก็เสด็จ
                                                           

 ๘ วิ.ม. (ไทย)๔/๓๒/๔๐. 
 ๙ วิ.ม. (ไทย)๔/๓๗-๕๔/๔๗-๖๖.  
 ๑๐ C.S. Upasak, “The Role of 

UruvelaKassapa in the Spread of Early 
Buddhism”, in A.K. Narain, Studies in Pali& 

ไปโปรดพระเจ้าพิมพิสารแห่งแคว้นมคธ จนหัน
มานับถือพระพุทธศาสนา พร้อมกับคหบดีและ
พราหมณ์๑๑ 

โดยสรุปก็คือ ทรงปราบพยศเจ้าลัทธิ
บูชาไฟให้มาเป็นสาวกได้ โดยเฉพาะได้พระ
เจ้าพิมพิสารแห่งแคว้นมคธมาเป็นองค์อุปถัมภ์ 
และเหตุการณ์นี้จะโยงใยถึงพระเจ้าปเสนทิโกศล 
กษัตริย์แห่งแคว้นโกศลซึ่งมีอ านาจเหนือกรุง
กบิล พัสดุ์ อยู่ แล้ วสืบต่ อไป ในการ เผยแพร่
พระพุทธศาสนาหลังจากนี้ สิ่งเหล่านี้ย่อมยืนยัน
ถึงพระกุศโลบายในเปลี่ยนวิธี เปลี่ยนความเชื่อ 
หลักการปฏิบัติของพระพุทธเจ้า ดังเช่นพระองค์
ทรงนิยามการบูชาไฟแบบภายนอก ให้เข้าใจ
ความคิดใหม่ที่อยู่ตนเอง ไฟ คือกิเลสท าให้มนุษย์
ทั้งหมายเป็นทุกข์ มิใช่ทางพ้นทุกข์ที่แท้จริง  ซึ่ง
กระบวนการเปลี่ยนความคิดชฎิล ๓ พ่ีน้องได้ 
ตรงนี้เป็นเรื่องที่น่าสนใจ เพราะเป็นการเปลี่ยน
ความเชื่อใหม่ของเจ้าส านักปฏิบัติแบบชฎิล  ซึ่ง
เมื่อศึกษาพ้ืนฐานตั้งตนเป็นเจ้าส านักมานาน  มี
บริวารเป็นจ านวนมาก  และรากฐานความเชื่อ
การบูชาไฟ แสดงใช้เห็นเทคนิคการสอนการ
เปลี่ยนกระบวนทัศน์ใหม่ ของพระพุทธองค์ที่
น่าสนใจดังแผนภูมิดังนี้ 

                                                                                 

Buddhism,  (Delhi : B.R. Publishing Corporation, 
1969), pp. 369-374. 
 ๑๑ วิ.ม. (ไทย) ๔/๕๕-๕๖.  



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๗๑ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

 
 

แผนภูมิแสดงกระบวนการเปลี่ยนความคิด 
 

อีกเหตุการณ์หนึ่ ง สังคมเดิมของ
ประชาชนในอินเดียได้ถูกแบ่งชั้นวรรณะโดย
ประการทั้งปวง  ตั้ งแต่การสมรส  การเกิด  
การศึกษา  การอาชีพ การเป็นอยู่ และการตาย
เป็นที่สุด  แม้แต่การปฏิบัติธรรมก็คงเป็นไปตาม
วรรณะ ไม่ปรากฏมีศาสดาเจ้าลัทธิคนใดสอนถึง
ลัทธิเสมอภาคในธรรมปฏิบัติ  เมื่อพระพุทธเจ้าผู้
อยู่ ในวรรณะกษัตริย์ทรงสั่ งสอนว่า กษัตริย์ 
พราหมณ์ ไวศยะ หรือศูทร ก็ตาม เมื่อท าบาปก็
ไปสู่ทุคติเสมอกัน เมื่อท าบุญกุศลก็ไปสู่สุคติเสมอ
กั น  แ ล ะ ท ร ง บั ญ ญั ติ ว่ า  ผู้ อุ ป ส ม บ ท ใ น
พระพุทธศาสนา ไม่ว่าจะเป็นวรรณะใด  ต้อง
เคารพกันตามอายุพรรษาเสมอกัน  เพราะฉะนั้น 
พระองค์จึงได้รับความนับถือของประชาชนทุกชั้น
วรรณะ  นับว่าพระผู้มีพระภาคเจ้าทรงมีพระคุณ
น่าเลื่อมใส มีพระประวัติน่าศึกษาจริง ๆ๑  

นี้ก็เป็นกระบวนทัศน์หนึ่งที่พระพุทธ
องค์ทรงเปลี่ยนวิธีคิดเรื่องวรรณะเข้ามาบรรพชา

                                                           
๑ พระเทพวิสุทธิเมธี (เง่ือม อินฺทปญฺโณ), 

พุทธประวัติปริเฉทที่ ๑. พิมพ์ครั้งที่ ๘, (กรุงเทพมหานคร: 
มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๒๙), หน้า ๘๔-๘๕. 

อุปสมบทในพระพุทธศาสนา โดยพระองค์ใช้กฎ
ง่าย ๆว่า เมื่อเป็นพุทธสาวกในพระพุทธศาสนา
แล้ว ทุกคนมีศักดิ์ศรีเท่าเทียมกัน เพราะพระองค์
ทรงวางหลักพระธรรมวินัยเท่านั้นที่ส าคัญที่สุดใน
การพัฒนามนุษย์ให้สมบูรณ์ 

 
การวางกระบวนทัศน์ส าหรับการบรรพชา
อุปสมบทของสตรีในพระพุทธศาสนา 

การบรรพชาอุปสมบทของสตรี ก็ถือ
ว่าเป็นการเปลี่ยนกระบวนทัศน์ใหม่  เพราะ
จุดมุ่งหมายของการเผยแพร่พระศาสนาของ
พระองค์จนถึงขั้นมีผู้เลื่อมใสใคร่ขอบวชแต่แรกๆ 
ก็ล้วนเป็นกุลบุตรคือเพศชายทั้งนั้น การบัญญัติ
สิกขาบทจึงเป็นลักษณะเน้นการกระท าของบุรุษ
เพศ เมื่อพระนางมหาปชาบดีโคตมี  มาทูลขอ
บรรพชาอุปสมบท ทรงปฏิเสธถึง ๓ ครั้ง ท าให้
พระนางเสียพระทัย ต่อมาทรงปลงพระเกศา ทรง
นุ่งห่มผ้ากาสายะ ไปกันแสงอยู่ที่ซุ้มประตูชั้นนอก
ของกูฏาคารสาลา ในป่ามหาวัน เขตกรุงเวสาลี  
พระอานนท์ทราบจึงสอบถาม พระนางทรงเล่าให้
ฟังว่าประสงค์จะบวช ไปทูลขอพระพุทธเจ้าถึง ๓ 

เชื่อความคิด มุมมองแบบตามรูปแบบใหม่ 

ยอมรับความคิด เปลี่ยนความคิดหมด 

ปรับเปลี่ยนเชิงเปรียบเทียบให้เห็นและยอมรับระหว่างความแบบเดิม 

ความใหม ่ กิเลส 

กระบวนการเปลี่ยนความคิด 

ความคิดเดิม เรื่องไฟ 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๗๒ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

ครั้ง แต่ไม่ทรงอนุญาตให้บวช เลยเสียพระทัย
มาก จึงทรงปลงพระเกศา ครองผ้ากาสายะมายืน
กันแสงอยู่อย่างนี ้

พระอานนท์ปลอบพระทัยพระนาง
แล้วเข้าไปทูลขอให้พระพุทธเจ้าประทานการ
บรรพชาอุปสมบทให้แก่พระเจ้าน้านาง ตรัส
ปฏิเสธเช่นเดียวกับที่ตรัสกะพระนางมหาปชาบดี
โคตมีว่า “อย่าเลย อานนท์ เธออย่าชอบใจการที่
มาตุคามได้ออกจากเรือนบวชเป็นบรรพชิตใน
ธรรมวินัยที่ตถาคตประกาศไว้เลย” ดังนี้ถึง ๓ 
ครั้ง พระอานนท์ใช้อุบายกราบทูลถามว่า สตรีถ้า
หากออกบวชในพระธรรมวินัยนี้ จะสามารถ
บรรลุธรรมตั้งแต่พระโสดาบันถึงพระอรหันต์ได้
หรือไม่ ตรัสตอบว่า ได้ พระอานนท์ได้โอกาส
กราบทูลว่า   ถ้าสตรีออกบวชแล้วสามารถบรรลุ
ธรรม (เช่นเดียวกับบุรุษ) ได้แล้ว พระเจ้าน้านาง
ทรงมีอุปการะมาก เคยถวายอภิบาลเมื่อพระ
พุทธองค์ทรงพระเยาว์ เมื่อพระพุทธมารดา
สวรรคตแล้ว ขอพระองค์โปรดให้พระเจ้าน้านาง
บรรพชาอุปสมบทเถิด 

พระพุทธเจ้าจึงทรงประทานอนุญาต
ให้พระนางมหาปชาบดีโคตมีอุปสมบท โดยทรง
ตั้งเงื่อนไขที่ให้รับครุธรรม ๘ ประการ เมื่อพระ
อานนท์ไปทูลพระเจ้าน้านาง พระนางทรงยินดี 
ปฏิญญารับครุธรรม ๘ ประการ๒  จึงถือว่า
เ ท่ า กั บ ไ ด้ รั บ ก า ร อุ ป ส ม บ ท โ ด ย ต ร ง จ า ก
พระพุทธเจ้าแล้ว 

ในความคิดของปุถุชนโดยทั่วไป คง
ต้องกล่าวว่าเรื่องการบรรพชาอุปสมบทของสตรี
นั้น พระพุทธเจ้ามิได้ทรงคาดคิดวางแผนไว้ก่อน 
เมื่อต้องทรงตัดสินพระทัยยอมให้พระเจ้าน้านาง
มหาปชาบดีโคตมีอุปสมบทด้วยอุบายการทูลของ
พระอานนท์ คงต้องใช้ค าว่า “จ าใจ” เพราะตรัส
เรื่องนี้กะพระอานนท์ต่อมาว่า  

                                                           
๒ วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๐๒-๔๐๓-๓๑๓-๓๑๙. 

  อานนท์ ถ้ามาตุคามจะไม่ออกจากเรือน
บวชเป็นบรรพชิตในธรรมวินัยที่ตถาคตประกาศ
ไว้แล้ว พรหมจรรย์ (หมายถึงพระพุทธศาสนา) 
จะด ารงอยู่ ได้นาน สัทธรรมจะด ารงอยู่ ถึ ง 
๑,๐๐๐ ปี แต่เพราะมาตุคามออกจากเรือนบวช
เป็นบรรพชิตในธรรมวินัยที่ตถาคตประกาศไว้
แล้ว  บัดนี้พรหมจรรย์จะด ารงอยู่ ได้ ไม่นาน 
สัทธรรมจะตั้งอยู่ได้เพียง ๕๐๐ ปีเท่านั้น๓ 

ที่ว่าสัทธรรมจะตั้งอยู่ได้เพียง ๕๐๐ 
ปี หมายความว่า ถ้าสตรีบวชโดยไม่ได้บัญญัติครุ
ธรรมไว้ก่อน เวลาผ่านไป ๕๐๐ ปี  ก็จะไม่มีพระ
อรหันต์ผู้บรรลุปฏิสัมภิทา แต่เมื่อบัญญัติครุธรรม
ไว้ก่อนที่สตรีจะบวช ในระยะเวลา ๑,๐๐๐ ปี ก็
ยังมีพระอรหันต์ผู้บรรลุปฏิสัมภิทาอยู่ ผ่านไปอีก 
๑,๐๐๐ ปี ก็ยังมีพระอนาคามีอยู่  ผ่านไปอีก 
๑,๐๐๐ ปี ก็ยังมี พระสกทาคามีอยู่ ผ่านไปอีก 
๑,๐๐๐ ปี ก็ยังมีพระโสดาบันอยู่ สรุปว่าปฏิเวธ
สัทธรรมจะด ารงอยู่ได้ ๕,๐๐๐ ปี แม้ปริยัติก็
ด ารงอยู่ได้ ๕,๐๐๐ ปี เพราะปริยัติกับปฏิเวธต่าง
เกื้อกูลกัน๔ 

การที่พระพุทธศาสนาจะเสื่อมสูญเร็ว
กว่าปกติถ้ามีสตรีเข้ามาอุปสมบท เหตุผลไม่ใช่
เพราะสตรีขาดศักยภาพในการบรรลุธรรม แต่
เป็นปัญหาที่เกิดจากข้อจ ากัดทางเพศ ๑ ความ
ยุ่งยากที่เกิดมีผลกระทบสตรีเพศ ๑ คือมีปัญหา
ระหว่างภิกษุซึ่งเป็นเพศชายและภิกษุณีหรือ
สิกขมานาซึ่งเป็นเพศหญิง เมื่ออยู่ใกล้กัน โอกาส
ที่จะเกิดปัญหาล่วงละเมิดทางเพศของผู้ยังเป็น
ปุถุชนมีมาก ทั้งภัยจากผู้ชายภายนอกที่กระท า
ต่อภิกษุณี สิกขมานาและสามเณรี ผู้ตกเป็นเหยื่อ
มีมากมาย และก็เป็นจริงตามที่กล่าวไว้ในพระ
วินัยภิกขุนีวิภังค์ และพระวินัยจูฬวรรค  

เรื่ องภิกษุณีมีปัญหาเกิดขึ้นมาก
ดังกล่าวแล้ว และในทางพระพุทธศาสนา ถือว่า
                                                           

๓ วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๐๓/๓๑๙. 
๔ วิ.อ. (บาลี) ๓/๔๐๗/๕๐๗-๗๐๗. 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๗๓ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 

เป็นโอกาส    ที่พระพุทธเจ้าต้องทรงตัดสิน
พระทัยปรับแผนที่แทรกเข้ามามากกว่าฝ่ายภิกษุ
สงฆ์ เช่นเรื่องบัญญัติสิกขาบทของภิกษุมี ๒๒๗ 
ข้อ แต่ของภิกษุณีมีถึง ๓๑๑ ข้อ๕ 

แม้ว่าจะมีพระพุทธานุญาตให้สตรี
บวชได้ ก็ทรงตัดสินพระทัยปรับแผนที่แตกต่าง
จากการให้บุรุษอุปสมบทใหม่หมด นอกจาก
เงื่อนไขกฎเหล็กอย่างครุธรรม ๘ และสิกขาบท 
๓๑๑ แล้ว ยังมีเงื่อนไขข้อจ ากัดของนางภิกษุณี
อีกมาก เช่นคุณสมบัติของภิกษุณีที่จะเป็นปวัต
ตินี (อุปัชฌาย์) อุปสมบทสตรีอ่ืนได้ และเมื่อบวช
จากฝ่ายภิกษุณีสงฆ์แล้ว ต้องบวชซ้ าจากฝ่าย
ภิกษุสงฆ์ด้วยญัตติจตุตถกรรมวาจา ปกติภิกษุผู้มี
คุณสมบัติครบถ้วน มีพรรษา ๑๐ ขึ้นไปก็เป็น
อุปัชฌาย์ได้ แต่ภิกษุณีแม้มีคุณสมบัติครบถ้วน 
ต้องมีพรรษา ๒๐ ขึ้นไป  และต่อ ๒ ปี จะบวช
สิกขมานาเป็นภิกษุณีได้แค่ ๑ รูป สามเณรีก่อน
อุปสมบทต้องประพฤติศีล ๖ ในบาลีสิกขาบท
โดยไม่ขาดตกบกพร่องแม้แต่ข้อเดียวครบ ๒ ปี 
สงฆ์รับรองจึงจะอุปสมบทได้ เพียงแค่อุปสมบท
วิธีก็ต้องทรงตัดสินพระทัยวางกฎเกณฑ์อย่าง
มากมายกว่าของภิกษุสงฆ์๖ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                           

๕ องฺ.อฏฺก. (ไทย) ๒๓/๕๗/๓๓๙. 
๖ วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๒๕/๓๕๐-๓๕๒. 

บทสรุป 
จากแนวคิดกระบวนทัศน์ใหม่ของ

พระพุทธเจ้าดังกล่าว มิได้เกิดขึ้นเองแบบลอยๆ 
มีข้ันตอน มีวิธีการปฏิบัติโดยน าหลักความศรัทธา
น าการเปลี่ยนวิธีคิดใหม่ โดยมีเป้าหมายที่ชัดเจน
ในการปรับเปลี่ยนกระบวนทัศน์ใหม่ เริ่มจาก
ความเชื่อ ศรัทธา เข้าใจความจริงตามหลักพระ
ธรรมวินัยเพราะเนื้อหาที่แท้จริงสามารถช่วย
เปลี่ยนแปลงพฤติกรรมพุทธบริษัทได้ ในที่สุดการ
เปลี่ยนความคิดตามหลักแห่งความจริงในพระ
ธรรมวินัยที่ถูกต้องเมื่อเข้าใจหลักธรรมวินัยแล้ว 
จึงสามารถเปลี่ยนวิธีคิดได้ จะเห็นได้ว่าค าสอน
ของพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎกทั้งหมด จ านวน 
๕๔ เล่ม ของไทยโดยเนื้ อหาสาระค าสอน
เหล่านั้นล้วนมีจุดมุ่งหมายต้องการทรงเปลี่ยน
กระบวนทัศน์ใหม่  เพ่ือให้พุทธบริษัทหลุดพ้น
จากความทุกข์ เข้าถึงหลักค าสอนที่แท้จริง และ
ปฏิบัติถูกหน้าที่ ในด า เนินชี วิตโดยยึดหลัก
สัมมาทิฏฐิ 



  วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ           - ๗๔ –     ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ พฤษภาคม-สิงหาคม ๒๕๕๗ 
 
 

บรรณานุกรม 
 

โกศล ช่อผกา. “พุทธกระบวนทัศน์เชิงนิเวศวิทยาแนวลึก”. วิทยานิพนธ์ปริญญาอักษรศาสตรมหา
บัณฑิต, บัณฑิตวิทยาลัย :  มหาวิทยาลัยมหิดล, ๒๕๔๒. 

พระเทพวิสุทธิเมธี (เงื่อม อินฺทปญฺโณ). พุทธประวัติปริเฉทที่ ๑. พิมพ์ครั้งที่ ๘. กรุงเทพมหานคร: มหาม
กุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๒๙. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 

อนุช อาภาภิรม. เทคโนโลยีปฏิวัติโลก :  สู่สังคมความรู้และย่ังยืน.  กรุงเทพมหานคร :  โครงการวิถี
ทรรศน์, ๒๕๔๓. 

อรศรี งามวิทยพงศ์. “กระบวนทัศน์และการจัดการความยากจนในชนบทไทยในช่วงแผนพัมนา
เศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ฉบับที่ ๑-๘ : พ.ศ. ๒๕๐๕-๒๕๔๔”. วิทยานิพนธ์สังคม
สงเคราะห์ศาสตรดุษฎีบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, ๒๕๔๖. 

C.S. Upasak. “The Role of UruvelaKassapa in the Spread of Early Buddhism”, in A.K. 
Narain. Studies in Pali& Buddhism.  Delhi : B.R. Publishing Corporation, 
1969. 

Khun, Thomas S. The Structure of Scientific Revolutions, 6th ed., Chicago: The 
University of Chicago Press, 1975.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


