
วารสารอักษราพิบลู | 19 

ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2565 

 

บทความวิจัย (Research Article) 

จารึกศังกร : จุดเชื่อมโยงประวัติศาสตร์ชาติอินโดนีเซีย 

Śaṅkara Inscription: The Connector of the National  
History of Indonesia 

 

อุเทน วงศ์สถิตย์1  และดอกรัก พยัคศรี2*  
Utain Wongsathit1  and  Dokrak Payaksri2* 

 

บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีจุดมุ่งหมายที่จะแสดงให้เห็นถึงความสำคัญของจารึกศังกร ประเทศอินโดนีเซีย
ในฐานะที่ เป็นจุดเชื่อมโยงประวัติศาสตร์ชาติอินโดนี เซียยุคคลาสสิคในช่วงที่ ราชวงศ์                          
ไศเลนทร์ได้ปกครองพื้นที่ในเกาะชวา และมีความรุ่งเรืองจนสามารถสร้างมหาสถานที่ยิ่งใหญ่  
อย่างบุโรพุทโธ มหาสถานพุทธศาสนานิกายมหายาน และปรัมบานันมหาสาถานศาสนาฮินดูไศวะ
นิกาย จารึกศังกรทำให้เห็นถึงความเปลี่ยนผ่านการสนับสนุนทางศาสนาของพระเจ้าปณัมกรัณ 
จากศาสนาฮินดูไศวะนิกายอันเป็นศาสนาที่พระเจ้าสัญชยะ พระบิดาของพระองค์ได้นับถือมาแต่
เดิมมาเป็นพุทธศาสนา นิกายมหายาน นอกจากนี้จารึกศังกรยังได้เชื่อมโยงจารึกที่สำคัญ              
ของอินโดนีเซียอีก 3 หลัก ได้แก่ จารึกโซโยเมอระโต ที่กล่าวถึง เสเลนทระ ตระกูลผู้ปกครองชวา
ยุคแรกต้นตระกูลของราชวงศ์ไศเลนทร์ นับถือศาสนาฮินดู ไศวะนิกาย จารึกจังกัล ที่กล่าวถึง            
การสร้างศิวลึงค์บนภูเขาของพระเจ้าสัญชยะ และจารึกกาละสัน ที่กล่าวถึงการสร้างเทวาลัย                
แด่พระนางตารา พระโพธิสัตว์ฝ่ายหญิงในพระพุทธศาสนา ซึ่งจารึกทั้ง 4 หลักนี้ก็ทำให้เห็นถึง
ความต่อเนื่องของสายตระกูลของราชวงศ์ไศเลนทร์ โดยไม่มีการแยกพระเจ้าศรีสัญชยะออกไปจาก
ราชวงศ์ไศเลนทร์ แล้วไปต้ังราชวงศ์ของตนเองว่า ราชวงศ์สัญชยะ  
คำสำคัญ : ไศเลนทร์  ชวา  ฮินดู  พุทธศาสนา  ศังกร 
 

 
________________________________ 
1 ภาควิชาภาษาตะวันออก คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร 
  Master of Arts Program in Archeology, Faculty of Archaeology, Silpakorn University 
2* นักวิชาการ 5 ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การมหาชน) 
  Princess Maha Chakri Sirindhorn Anthropology Centre (Public Organisation) 
  *Corresponding author; email: dokrak.p@sac.or.th 
  (Received: 29 April 2022; Revised: 5 September 2022; Accepted: 11 November 2022) 



20 | Aksara Pibul Journal 

Volume 3 No.2 July-December 2022 

 

 
Abstract 

This article aims to indicate the importance of Śaṅkara inscription, 
Indonesia, as a link to the national history of Indonesia in the classical period. 

Śailendra dynasty was build a great place such as Borobudur and Prambanan. 

Śaṅkara inscription show the transition of the Śailendra dynasty's religious support 

from Hinduism to Buddhism. In addition, the Śaṅkara inscriptions linked three 
important inscriptions of Indonesia, namely the Sojomerto inscription, which 
mentions the Selendra family of Javanese rulers early, the ancestors of the 

Śailendra dynasty Hindu religion, Shiva sect, Inscription of Canggal, which talks 
about the creation of the Shiva Linga on the mountain of Lord Sanjaya. The 
inscription of Kalasan talking about the creation of the temple for Phra Nang Tara 
who is a female Bodhisattvas in Buddhism The 4 inscriptions show the continuity 

of the family line of the Śailendra dynasty without separating Sañjaya from the 

Śailendra dynasty and set up his own dynasty Sanjaya dynasty. 

Keywords : Śailendra, Java, Hinduism, Buddhism, Śaṅkara 
 
บทนำ 

ราชวงศ์ไศเลนทร์เป็นราชวงศ์ที่ยิ่งใหญ่ในประวัติศาสตร์ชาติอินโดนีเซีย ปกครองเกาะชวา
ในช่วงพุทธศตวรรษที่ 12 จนถึงช่วงพุทธศตวรรษที่ 15 ในช่วงที่ราชวงศ์ไศเลนทร์มีอำนาจเหนือ
ดินแดนที่ราบแถบชวากลางนี้ได้สร้างศาสนสถานที่ยิ่งใหญ่ไว้หลายแห่ง ที่เห็นเป็นประจักษ์ก็คือ  
“บุโรพุทโธ” มหาสถานแห่งพุทธศาสนานิกายมหายาน รวมทั้ง “ปรัมบานัน” มหาสถานแห่ง
ศาสนาฮินดู ไศวะนิกาย และศาสนาสถานอื่น ๆ ที่เรียกว่า “จันทิ” อีกหลายแห่งเช่นกัน ทำให้เห็น
ถึงความรุ่งเรืองและอำนาจของไศเลนทร์ มากไปกว่านั้นอำนาจของไศเลนทร์ยังแผ่ออกไปจนถึง
อาณาจักรศรีวิชัยซึ่งเป็นอาณาจักรที่สำคัญในประวัติศาสตร์ชาติอินโดนีเซียเช่นกัน 

การค้นพบจารึกศังกรทำให้ประวัติศาสตร์อินโดนีเซียในช่วงรอยต่อของการเปลี่ยนผ่าน 
ราชบัลลังก์ระหว่างพระเจ้าสัญชยะไปสู่พระเจ้าปณัมกรัณชัดเจนมากยิ่งขึ้น นอกจากนี้ยังช่วย



วารสารอักษราพิบลู | 21 

ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2565 

 

อธิบายการเปลี่ยนผ่านการนับถือศาสนาจากฮินดูของราชวงศ์ไศเลนทร์ไปเป็นพุทธศาสนามหายาน 
และสนับสนุนทฤษฎีที่ว่ามีเพียงราชวงศ์ไศเลนทร์เท่าน้ันที่ปกครองในเกาะชวา 
ความสำคัญของจารึกศังกร 

จารึกศังกร (Śaṅkara) เคยอยู่ที่พิพิธภัณฑ์เอกชนอดัม มาลิก ภายหลังพิพิธภัณฑ์ล้มละลาย
และได้ปิดตัวลงไป มีการนำของสะสมในพิพิธภัณฑ์ไปขายให้กับรัฐบาลและเอกชนหลายแห่ง 
ปัจจุบันอยู่กับนักสะสมคนหนึ่งไม่เปิดเผยนาม 

 

 
ภาพ 1  จารึกศังกร ที่มา : อาโล กริฟฟิธส์ 

The Sanskrit Inscription of śaṅkara and its Interpretation in the National History of Indonesia 
 

จารึกหลักนี้ บันทึกด้วยอักษรกวิ ภาษาสันสกฤต ตามประวัติบอกว่าพบที่เมืองสราเงน ใกล้
กับเมืองโซโลในจังหวัดชวากลาง จารึกไม่ระบุศักราช โบชารีและอาโลคิดว่าจารึกหลักนี้น่าจะจารึก
บนศิลาสองก้อน แล้วบันทึกเรื่องราวต่อกัน โดยจารึกหลักที่พบนี้เป็นเพียงส่วนท้าย ยังขาด
ข้อความในศิลาจารึกในส่วนต้นที่ขาดหายไปและสันนิษฐานว่าน่าจะระบุศักราชไว้ (Griffiths, 
2021) โบชารีได้สันนิษฐานว่าน่าจะทำขึ้นในช่วงต้นพุทธศตวรรษที่ 13  

เนื้อหาโดยสรุปของจารึกหลักนี้กล่าวถึง บิดาของศังกรได้กระทำพิธีบูชาพระศิวะอย่างหนัก
ตามคำแนะนำของเหล่าครูทำให้ป่วยหนักเป็นเวลา 8 วัน แล้วจึงเสียชีวิต ศังกรเสียใจและรู้สึก
ขยาดในไศวะนิกาย จึงได้เปลี่ยนการนับถือมาเป็นพุทธมหายานและให้การสนับสนุนภิกษุนักบวช
ในพุทธศาสนา  

 
 



22 | Aksara Pibul Journal 

Volume 3 No.2 July-December 2022 

 

 
จารึกศังกรฉบับที่อ่านและตีความโดยโบชารีนี้มีความสำคัญและได้ถูกบรรจุอยู่ในหนังสือ          

ชุดประวัติศาสตร์ชาติอินโดนีเซีย Sejarah nasional Indonesia (SNI) The National History 
of Indonesia เล่มที่ 2 Zaman Kuno หรือยุคโบราณ ช่วงพุทธศตวรรษที่ 6 ถึง 16 โดยตีพิมพ์
ครั้งแรกในปี พ.ศ.2518 ครั้งที่สองปี พ.ศ.2524 และได้ปรับปรุงต้นฉบับจัดพิมพ์ใหม่อีกครั้งในปี
พ.ศ.2551 และพิมพ์ฉบับปรับปรุงน้ีใหม่อีกหลาย ๆ ครั้ง (Bambang & Endang, 2008)  

โบชารีได้ตีความว่า ศังกร ในจารึกนี้คือ พระเจ้าปณัมกรัณ และพระบิดาของพระองค์          
ในจารึกก็คือ พระเจ้าศรีสัญชยะผู้นับถือศาสนาฮินดู ไศวะนิกาย พระเจ้าปณัมกรัณเคยนับถือ
ศาสนาฮินดู ไศวะนิกายตามพระบิดามาก่อนและได้เปลี่ยนมานับถือพุทธศาสนามหายานหลังจากที่ 
พระบิดาของพระองค์ประชวรและสวรรคตเพราะตรากตรำในการทำพิธีกรรมบูชาพระศิวะอย่าง
หนักหน่วง พระเจ้าปณัมกรัณเห็นว่าพุทธศาสนามหายาน มีความเมตตา และเป็นทางออกสำหรับ
การขจัดความหวาดกลัวในไศวะนิกายทั้งตัวพระองค์เอง และประชาชนของพระองค์ นอกจากนี้  
ในจารึกยั งมี คำว่ า  ธรฺม  และ ภิ กฺษุ ส งฺฆ  ซึ่ ง เป็ นคำในพุ ทธศาสนาอย่ างชัด เจน  และ                   
พระเจ้าปณัมกรัณได้ทรงเลื่อมใสและอุปถัมภ์พุทธศาสนามหายานแล้ว (Boechari, 2012) แม้ว่า
ก่อนหน้านี้ราชวงศ์ไศเลนทร์จะได้นับถือศาสนาฮินดู ไศวะนิกายมาโดยตลอด  

 
ไศเลนทร์คือใคร? 
 คำว่า “ไศเลนทร์” มีความหมายตามรูปศัพท์ในภาษาสันสกฤตว่า “เจ้าแห่งภูเขา” ถึงจะมี
ชื่อว่าเป็นเจ้าแห่งภูเขา และมีภูเขาพาดผ่านเป็นแนวยาว แต่ราชวงศ์นี้ได้ปกครองและมีอำนาจอยู่
ในบริเวณที่ราบตอนกลางของเกาะชวา ที่ราบที่สำคัญในภูมิภาคนี้ได้แก่ ที่ราบเกฑุ (Kedu Plain) 
และที่ราบสูงเดียง (Dieng Plateau) อาณาจักรที่สำคัญของราชวงศ์ไศเลนทร์ อย่างอาณาจักร
มาตารัมก็ตั้ งอยู่ ในบริ เวณที่ ราบเกฑุ  อย่างไรก็ดี  ไศเลนทร์ ที่ หมายถึง เจ้าแห่ งภู เขานี้                     
น่าจะหมายถึง พระศิวะ เทพเจ้าในศาสนาฮินดู ซึ่งสถิตอยู่ที่เขาไกรลาศ และคำว่า ไศเลนทร์                
ก็เป็นชื่อหนึ่งของพระศิวะเช่นกัน จึงเป็นที่แน่ชัดว่าราชวงศ์ไศเลนทร์เลื่อมใสศรัทธาในศาสนาฮินดู 
ไศวะนิกายอย่างไม่ต้องสงสัย 
 ต้นกำเนิดหรือจุดเริ่มต้นแห่งราชวงศ์ไศเลนทร์นี้ก็ยังเป็นปริศนาที่ยังไม่มีคำตอบที่แน่ชัด            
มีเพียงข้อสันนิษฐานจากนักวิชาการตะวันตกและนักวิชาการท้องถิ่นที่พอจะสรุปได้ว่า ต้นกำเนิด
ของราชวงศ์นี้เป็นชนชาติใดใน 4 กลุ่ม ได้แก่ ชาวสุมาตรา ชาวยะวา ชาวอินเดีย และชาวฟูนัน  
ต้นกำเนิดทั้ง 4 ชนชาตินี้มีสองชนชาติ ชาวสุมาตรา และชาวยะวาที่เป็นชนพื้นเมืองอินโดนีเซีย       



วารสารอักษราพิบลู | 23 

ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2565 

 

โดยแท้ อีกสองชนชาตินั้นถือว่าเป็นคนต่างถิ่นที่ เดินทางเข้ามาตั้งถิ่นฐานในแถบบริเวณนี้  
(Zakharov, 2012) 

การค้นพบ จารึกโซโยเมอระโต (Sojomerto) ที่หมู่บ้านโซโยเมอระโตในจังหวัดชวากลาง 
จารึกด้วยอักษรกวิ ภาษามาเลย์โบราณ ทำให้ทราบว่า ราชวงศ์ไศเลนทร์คือใคร และอยู่ที่ชวากลาง
นี้มาตั้งแต่เมื่อใด ถึงแม้จารึกหลักนี้จะไม่ได้ระบุศักราช แต่โบชารีนักโบราณคดีและประวัติศาสตร์
ชาวอินโดนีเซียได้สันนิษฐานว่าน่าจะมีอายุอยู่ในต้นพุทธศตวรรษที่ 12 จากข้อความสรรเสริญพระ
ศิวะในบรรทัดที่ 3 ของจารึก นอกจากนี้โบชารียังเชื่อว่าคำว่า “ดาบุนตา เสเลนทระ” (Dapunta 
Selendra) ในจารึกโซโยเมอระโตนี้ เป็นคำยืมภาษาสันสกฤตในภาษามาเลย์โบราณของคำว่า  

ไศเลนทร์ (Śailendra) (Boechari, 1966) และเป็นบรรพบุรุษต้นกำเนิดของราชวงศ์ไศเลนทร ์
 

 
 

ภาพ 2  สำเนาจารึกโซโยเมอระโต คำว่า "เสเลนฺทฺระ" (Selendra) บรรทัดที่ 7 และ 10  
ที่มา : วิกิพีเดีย https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/d/d6/sojomerto_inscription.jpg 

 
 
 



24 | Aksara Pibul Journal 

Volume 3 No.2 July-December 2022 

 

แต่การที่จะบอกว่า เสเลนทระ คือ ไศเลนทร์ นั้นก็ยังคงเป็นปัญหาอยู่ ในภาษามาเลย์
โบราณปรากฏคำยืมภาษาสันสกฤตที่มีพยัญชนะเสียงเสียดแทรกแต่ไม่ออกเสียง (ศ) อย่างในจารึก
ภาษามาเลย์โบราณของศรีวิชัยที่ระบุศักราช 682, 684 และ 686 มีศัพท์บางคำอย่างเช่น คำว่า  
ศรีวิชัย ในจารึกเกดูกันบูกิต จารึกโกตากาปูร์  คำว่า ศักวรษ ในจารึกเกดูกันบูกิต จารึกโกตากาปูร์ 
และจารึกตาลังตูโว  คำว่า ศุกลปักษ ในจารึกเกดูกันบูกิต  คำว่า ศรีเกษตร และ ศรีชัยนาศ            
ในจารึกตาลังตูโว คำว่า ศานติ ในจารึกโกตากาปูร์ (Zakharov, 2012) 

นอกจากจะพบการใช้ ศ ในคำยืมภาษาสันสกฤตแล้ว ในจารึกโซโจเมอโตเองก็มีการเขียน
สระควบกล้ำอย่างสระ “ai” อย่างคำว่า ไทวะ daiva อยู่ด้วย ด้วยเหตุผลทั้งสองประการนี้จึงทำให้
เชื่อว่าไม่มีความจำเป็นที่จะเขียนคำยืมภาษาสันสฤตจาก ไศเลนทร์ เป็น เสเลนทระ อย่างที่ปรากฏ
ในจารึกโซโยเมอระโต (Zakharov, 2012) 

 

 
 

ภาพ 3 คำว่า "ไทว" (DAIVA) บรรทัดที่ 5 จารึกโซโยเมอระโต 
 
 

ถึงแม้ว่าโบชารีจะตีความจารึกโซโยเมอระโต  และสันนิษฐานว่า ดาบุนตา เสเลนทระ           
เป็นบรรพบุรุษชาวพื้นเมืองชวาของราชวงศ์ไศเลนทร์ รวมทั้งบุคคลอื่น ๆ ได้แก่ สันตานุ ผู้เป็นบิดา 
ภัทราวตี ผู้เป็นมารดา และสัมปู ผู้เป็นภริยาของเสเลนทระ ซึี่งเป็นกลุ่มที่นับถือศาสนาฮินดูนิกาย
ไศวะแต่หลักฐานจากจารึกโซโยเมอระโตมีเพียงการนับถือศาสนาฮินดูไศวะนิกายของตระกูลเส
เลนทระเท่านั้นที่พอจะสามารถเชื่อมโยงไปหาพระเจ้าสััญชยะผู้มีชื่อจาก จารึกจังกัล (Canggal) 
และเป็นผู้ก่อต้ังราชวงศ์ไศเลนทร์และอาณาจักรมาตารัมที่ยิ่งใหญ่ในเกาะชวา 

 
 



วารสารอักษราพิบลู | 25 

ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2565 

 

หลักฐานการนับถือฮินดูของพระเจ้าสัญชยะ 
ข้อความในจารึกจังกัล พบที่วัดกุนุงวูกีในจังหวัดชวากลาง ระบุศักราช พ.ศ. 1275 จารึก

ด้วยอักษรแบบราชวงศ์ปัลลวะ ภาษาสันสกฤต เนื้อความกล่าวถึงพระเจ้าศรีสัญชยะได้ประดิษฐาน
ศิวลึงค์บนภูเขา สรรเสริญพระศิวะ พระพรหม และพระวิษณุ และกล่าวถึงทวีปอันประเสริฐชื่อว่า 

“ชวา” (Javā) อันเป็นที่อุดมสมบูรณ์ไปด้วยพืชพรรณธัญญาหาร ทางด้านกังวล คัชชิมาได้ระบุ           

ในคำแปลจารึกหลักนี้ว่า พระเจ้าศรีสัญชยะ  (Śrī Sañjaya) เป็นโอรสของพระเจ้าสันนาหะ 
ในขณะที่นักวิชาการท่านอื่นระบุแตกต่างออกไปว่าเป็นโอรสของนางสันนาหะ ผู้เป็นน้องสาวของ            
พระเจ้าสันนะ (Khatshima, 2021) 

ในตำนานปาราหยังกัน1 (Carita Parahyangan) เอกสารประวัติศาสตร์ของอาณาจักรซุน
ดาที่บันทึกในช่วงราวพุทธศตวรรษที่ 21 ได้กล่าวถึง สัญชยะในฐานะโอรสแห่งพระเจ้าสันนะ 
ขณะนั้นพระเจ้าสันนะได้พ่ายต่อปุรพโสระ กษัตริย์แห่งอาณาจักรกาลูห์ จึงได้ถอยร่นไปยังภูเขา           
เมราปิ ต่อมาสัญชยะได้โจมตีอาณาจักรกาลูห์ และสังหารปุรพโสระทั้งครอบครัวเพื่อล้างแค้น 
หลังจากนั้นสัญชยะจึงครองอาณาจักรต่อจากพระเจ้าสันนะ 

 

 
 

ภาพ 4 จารึกจังกัล  
ที่มา : Inscriptions Preserved in National Museum in Jakarta by Om Doyok 

 

1 ต้นฉบับคัมภีร์ใบลาน 47 ใบ ขนาด ขนาด 21 x 3 ซม. แต่ละใบจารอักษรสี่บรรทัด จารด้วยอักษรซุนดาเก่า ภาษาซุนดาโบราณ 

ในช่วงศตวรรษที่ 16 



26 | Aksara Pibul Journal 

Volume 3 No.2 July-December 2022 

 

หลักฐานการนับถือพุทธศาสนานิกายมหายานของปณัมกรัณ 
พระนามของพระเจ้าปณัมกรัณปรากฏในจารึกหลายหลัก และหลากหลายพระนาม โดยที่มี

ชื่อเสียงที่สุดได้แก่ จารึกกาละสัน (Kalasan) พบที่หมู่บ้านกาละสัน เมืองยกยาการ์ตา จารึกด้วย
อักษรนาครี ภาษาสันสกฤต ระบุศักราช พ.ศ.1321 เนื้อหากล่าวถึงการสร้างเทวาลัยแด่พระนางตารา 
พร้อมทั้ งที่ อยู่ของเหล่าภิกษุผู้ รู้วินัยและคำสอนมหายาน โดยเหล่าราชครูของราชวงศ์  
ไศเลนทร์ ตามพระราชดำรัสของมหาราชนามว่า พระเจ้าทยาฮ์ ปัญจปณัม ปณัมกรัณ            

(Dyah Pañcapanaṃ Panaṃkaraṇ) นอกจากนี้ ยั งได้มอบถวายหมู่บ้ านกาละสะให้กับ              
เหล่าพระสงฆ์อีกด้วย (Khatshima, 2021) นอกจากนี้จารึกกาละสันยังเป็นจารึกหลักแรก                  

ในอินโดนีเซียที่ระบุช่ือ “ราชวงศ์ไศเลนทร์” (Śailendravaṃśa) 

 
 

ภาพ 5  จารึกกาละสัน พ.ศ. 1321  
ที่มา : วิกิพีเดีย https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/1/19/Kalasan_Inscription.JPG 

 

เทวาลัยที่พระเจ้าปณัมกรัณได้สร้างให้เป็นที่ประดิษฐานแห่งพระนางตาราเป็นศาสนสถาน
ในพุทธศาสนา เนื่องจากพระนางตาราคือ พระโพธิสัตว์ตารา เป็นพระโพธิสัตว์ฝ่ายหญิง           
ในพระพุทธศาสนา เทวาลัยแห่งนี้ก็คือ จันทิกาละสัน อยู่ที่ เมืองกลาเตน จังหวั ดชวากลาง              
เมืองกลาเตนตั้งอยู่ระหว่างเมืองยอกยากาตากับเมืองโซโลในปัจจุบัน ซึ่งมีจันทิกระจุกตัวรวมกัน 
อยู่ จันทิกะลาสัน มีรูปแบบเป็นผังห้าห้อง ซึ่งทำให้เกิดอาคารในผังกากบาทขึ้น เรือนธาตุหลักแบ่ง
ออกเป็นสามเก็จ โดยเก็จประธานได้กลายเป็น “อาคารประกบ” ตามระบบ “ปราสาทซ้อน
ปราสาท” ส่วนเก็จมุมมีเสาติดผนังขนาบซุ้มทรงปราสาทที่งดงามที่สุดแห่งหนึ่งในศิลปะชวา            
ภาคกลาง ด้านบนยอดเป็นการซ้อนช้ันตามแบบวิมานอินเดียใต้ (Chedha, 2015) 

 



วารสารอักษราพิบลู | 27 

ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2565 

 

ราชวงศ์ไศเลนทร์นับถือฮินดูหรือพุทธ 
นักวิชาการหลายท่านระบุว่า พระเจ้าปณัมกรัณทรงเป็นโอรส และเป็นผู้สืบทอด

ราชอาณาจักรโดยชอบธรรมต่อจากพระเจ้าศรีสัญชยะซึ่งเป็นพระบิดาของพระองค์ ดังหลักฐานที่
ปรากฏในจารึกมันตยาสิห์ ที่ระบุชื่อของพระเจ้าปณัมกรัณต่อจากพระเจ้าศรีสัญชยะ แต่เนื่องจาก
พระเจ้าศรีสัญชยะเป็นผู้ที่นับถือและสนับสนุนศาสนาฮินดู ไศวนิกายดังหลักฐานที่ปรากฏในจารึก
จังกัล แต่พระเจ้าปณัมกรัณโอรสของพระองค์กลับนับถือและให้การสนับสนุนพุทธศาสนานิกาย
มหายานอย่างแรงกล้าดังหลักฐานที่ปรากฏในจารึกกาละสัน และศาสนสถานทางพุทธหลายแห่ง 
เช่น จันทิกาละสัน จันทิส่าหรี เป็นต้น จึงทำให้เกิดข้อสงสัยและข้อถกเถียงว่าจริง ๆ แล้ว ที่เกาะ
ยะวาแห่งนี้มีราชวงศ์ที่ปกครองราชวงศ์เดียวคือ ราชวงศ์ไศเลนทร์ ผู้ฝักใฝ่ในพุทธศาสนา หรือมี
ราชวงศ์สัญชยะ ผู้ฝักใฝ่ในฮินดูไศวนิกายร่วมด้วยกันแน่  

ถึงแม้ว่าในจารึกมันตยาสิห์ (Mantyasih) หรือที่รู้จักกันในจารึกเกฑู หรือกฎบัตรพระเจ้า
บาลีตุง ระบุศักราช พ.ศ. 1450 พบที่เมืองเตมังกุง จังหวัดชวากลาง จะระบุพระนามของพระเจ้า
สัญชยะไว้ในอันดับแรกของวงศ์ว่า ระไก มาตารัม สัง ราตู สัญชยะ  ขณะที่คนอื่น ๆ ในรายชื่อ
กลับมีคำว่า “ศรีมหาราช” นำหน้าพระนามทุกพระองค์ ด้วยสาเหตุนี้จึงทำให้ยังเป็นที่คลางแคลง
ใจต่อนักวิชาการบางกลุ่มที่เห็นว่าการที่พระนามของพระเจ้าสัญชยะไม่มีคำว่า “ศรีมหาราช” 
นำหน้า อาจทำคิดได้ว่าราชวงศ์ไศเลนทร์ไม่ได้นับพระเจ้าสัญชยะอยู่ในวงศ์ และมีความเป็นไปได้
ว่าพระเจ้าสัญชยะจะมีวงศ์ของตนเองซึ่งทำให้เกิดแนวคิดเรื่องราชวงศ์สัญชยะ และราชวงศ์        
ไศเลนทร์ปกครองดินแดนชวากันคนละครึ่ง เพราะต่างฝ่ายต่างนับถือศาสนาต่างกันโดยที่ราชวงศ์
สัญชยะนับถือศาสนาฮินดู ไศวะนิกาย และราชวงศ์ไศเลนทร์นับถือพุทธศาสนานิกายมหายาน 
(Bosch, 1952) 

 
ภาพ 6 จารึกมัตยาสิห์ หรือจารึกเกฑู หรือกฎบัตรพระเจ้าบาลีตุง 

ที่มา: inscriptions preserved in national museum in jakarta by om doyok 



28 | Aksara Pibul Journal 

Volume 3 No.2 July-December 2022 

 

จารึกศังกร ในฐานะจุดเชื่อมโยงทางประวัติศาสตร์ 
หากเราเห็นด้วยกับการตีความจารึกศังกรของโบชารี เนื้อความในจารึกศังกรนี้ก็จะเชื่อมโยง

กับจารึกโซโยเมอระโต จารึกจังกัล จารึกกาละสันที่ไล่เรียงความสัมพันธ์ของกษัตริย์และศาสนา           
ที่นับถือตลอดจนการเปลี่ยนผ่านความเชื่อความศรัทธาในศาสนาจากฮินดูเป็นพุทธศาสนาของ       
พระเจ้าปณัมกรัณ ดังตารางความสัมพันธ์ของผู้ปกครองและศาสนาในจารึก 

 
ตาราง 1 จารึกศังกร ในฐานะจุดเช่ือมโยงทางประวัติศาสตร์ 

จารึก ช่วงเวลา ผู้ปกครอง ศาสนา กิจกรรม 
โซโยเมอระโต พศว. 12 ดาบุนตา เสเลนทระ ฮินดู บูชาพระศิวะ 
จังกัล พ.ศ. 1275 พระเจ้าศรีสัญชยะ ฮินดู สร้างศิวลึงค ์
ศังกร พศว. 13 พระเจ้าศรีสัญชยะ 

พระเจ้าปณัมกรัณ 
ฮินดู 
พุทธ 

บริจาคให้ภิกษ ุ

กาละสัน พ.ศ. 1321 พระเจ้าปณัมกรัณ พุทธ สร้างศาสนสถานบูชา 
พระนางตารา 

 
จากตารางดังกล่าวจะเห็นได้ว่าจารึกศังกรเป็นหลักฐานที่เชื่อมร้อยระหว่างเหตุการณ์ทาง

ประวัติศาสตร์ในจารึก ราชวงศ์ไศเลนทร์เคยนับถือศาสนาฮินดู ไศวะนิกายมาตั้งแต่แรกเริ่มโดย
ดาบุนตา เสเลนทระจากจารึกโซโยเมอระโต จากนั้นพระเจ้าศรีสัญชยะก็ได้ดำเนินกิจกรรมทาง
ศาสนาฮินดูไศวะนิกายด้วยการสร้างศิวลึงค์ไว้บนภูเขาในจารึกจังกัล ต่อมาพระเจ้าปณัมกรัณผู้เคย
นับถือศาสนาฮินดูไศวะนิกายเหมือนกับพระบิดาคือพระเจ้าศรีสัญชยะได้ตัดสินใจเปลี่ยนมานับถือ
ศาสนาพุทธนิกายมหายานรวมทั้งการดำเนินกิจกรรมทางพุทธศาสนาอย่างเต็มรูปแบบของพระ
เจ้าปณัมกรัณในการสร้างจันทิกาละสันที่ประดิษฐานพระนางตารา จันทิส่าหรีที่พักของนักบวชใน
ราชวงศ์ไศเลนทร์และการบริจาคหมู่บ้านให้กับคณะสงฆ์ในจารึกกาละสัน 

 
 
 
 
 
 



วารสารอักษราพิบลู | 29 

ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2565 

 

ข้อสงสัยบางประการในจารึกศังกร 
แต่ทว่าก็ยังมีข้อสงสัยบางประการในจารึกศังกรที่นักวิชาการชาวตะวันตก อาโล กริฟฟิธส์ 

ได้ตั้งข้อสังเกตนี้เอาไว้ในบทความเกี่ยวกับจารึกศังกรนี้ไว้โดยให้ความเห็นว่า โบชารีนั้นด่วนสรุป
ตีความจารึกศังกรมากเกินไปจนมองข้ามข้อสงสัยหลายประการที่อยู่ในจารึก อาโลได้เสนอข้อพิรุธ
ในจารึกหลักนี้ไว้ดังนี้ (Griffiths, 2021) 

ประการแรกคือ ชื่อ “ศังกร” เรายังไม่พบหลักฐานจากจารึกหรือหลักฐานอื่นใดที่เรียก         
พระเจ้าปณัมกรัณว่า “ศังกร” ในจารึกอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้องก็ออกพระนามว่า ศรีมหาราช ทยาห์ 
ปัญจปณัม ปณัมกรัณ และกริยาน ปณัมกรัณ ในจารึกกาละสัน ศรีมหาราช ระไก ปณัมกรัณ             
ในจารึกมันตยาสิห์ และ ระไก ปณัมกรัณ ในจารึกวานูอาเตงะห์ 3  
 ประการต่อมา อาโลตั้งข้อสงสัยในเรื่องของคำว่า “ภิกษุ” ในจารึกหลักนี้ว่าเป็นเพียงคำยืม
ภาษาสันสกฤตหมายถึง “ผู้ขอ” ในความหมายกลาง ๆ อาจจะไม่ได้อิงกับพุทธศาสนา หรือศาสนา
อื่นใด การที่ศังกรบริจาคให้กับภิกษุ ก็หมายความว่า ศังกรได้บริจาคทานให้กับผู้ขอ (หรือขอทาน) 
ทั่วไป ในบริบทของงานสังคมมิใช่งานทางด้านศาสนาแต่อย่่างใด 
 อีกประการหนึ่งคือในเรื่องของ “เวลา” ซึ่งก็เป็นปัญหามากเพราะจารึกศังกรไม่ได้ระบุ
ศักราชเอาไว้อย่างชัดเจน มีเพียงข้อสันนิษฐานจากโบชารีไว้ว่าจารึกศังกรนี้น่าจะมีอายุในสมัย
เดียวกับจารึกกันยุรุหัน (Kanjuruhan) ที่ระบุศักราชไว้ พ.ศ. 1303 หรืออาจจะเก่ากว่านั้นเล็กน้อย 
เพราะความคล้ายคลึงของรูปวิราม แต่อาโลคิดว่าโบชารีด่วนสรุปข้อนี้มากเกินไป  

 
ภาพ 7  จารึกกันยุระหัน  

ที่มา : inscriptions preserved in national museum in jakarta by om doyok 
 
 



30 | Aksara Pibul Journal 

Volume 3 No.2 July-December 2022 

 

กล่าวโดยสรุปข้อสังกาของอาโลนั้น เชื่อว่าจารึกศังกรนี้ไม่มีความเกี่ยวข้องใด ๆ  กับ
ราชวงศ์ ไศ เลนทร์  หรือร่องรอยพุ ทธศาสนานิ กายมหายานในบริ เวณ เมื องสะราเงน                        
บุคคลในจารึกที่เรียกว่า “ศังกร” เขาไม่ใช่กษัตริย์(พระเจ้าปณัมกรัณ) และบิดาของเขาก็ไม่ใช่ 
(พระเจ้าสัญชยะ) เขาเป็นเพียงกวี (ในไศวะนิกาย)ที่มีความรอบรู้ในภาษาสันสกฤตมาก ซึ่งอาจเป็น
ผู้นำทางศาสนา หรือชุมชนของผู้ขอ (ภิกษุสังฆะ) ในไศวะนิกาย เนื้อความในจารึกก็น่าจะกล่าวถึง 
ศังกรได้ปฏิบัติตามคำสัญญาที่ให้ไว้กับบิดาโดยการสร้างศาสนสถาน (ปราสาท) ซึ่งสันนิษฐานว่า
เป็นที่ตั้งศิวลึงค์อันเป็นตัวแทนของพระศิวะ และจารึกศังกรก็นี้ไม่สามารถจะกำหนดเวลาให้อยู่ช่วง
กลางพุทธศตวรรษที่ 13 นี้ได้อย่างชัดเจน 
 
บทสรปุ 

หากจะบอกว่าการตีความจารึกศังกรของโบชารีเป็นการด่วนสรุปเกินไปอย่างที่อาโล                
กล่าวอ้างนั้นก็อาจว่าได้ ข้อสงสัยของอาโลโดยเฉพาะในประเด็นของการกำหนดช่วงอายุของจารึก
ศังกร ซึ่งต้องมีการศึกษาเปรียบเทียบการจารึกอีกหลายหลักในด้านรูปแบบตัวอักษร และอักขรวิธี            
รวมไปถึงภาษาที่ใช้ในจารึก ซึ่งเป็นภาษาสันสกฤตแบบโบราณ ต้องอาศัยความเชี่ยวชาญและ
ความรู้รอบด้านในการอ่านแปลและตีความ นอกจากนี้อาโลยังชี้ให้เห็นว่าการตีความแบบเดิมนั้น
มักจำกัดให้ชนชั้นปกครองหรือกษัตริย์เป็นผู้ที่สามารถสร้าง (สั่งให้ทำ) ศิลาจารึกได้เท่านั้น        
ไม่สามารถตีความผู้สร้างให้เป็นผู้อื่นใดได้เลยนอกจากชนชั้นปกครอง ซึ่งถือว่าเป็นการไม่เปิดกว้าง
ทางความคิด หากต้องการสนับสนุนแนวคิดนี้จึงจำเป็นต้องศึกษาจารึกในประเทศอินโดนีเซีย
ทั้งหมด และพยายามดูว่ามีศิลาจารึกที่สร้างโดยบุคคลที่ไม่อยู่ในชนชั้นปกครองจำนวนมากพอที่จะ
สนับสนุนความเชื่อน้ีหรือไม ่

ในขณะเดียวกันการตีความจารึกศังกรของโบชารีทำให้เห็นภาพประวัติศาสตร์ของ
อินโดนีเซียในยุคโบราณถึงความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันทางเชื้อชาติในช่วงเวลาที่ราชวงศ์ไศเลนทร์
ปกครอง แม้กระนั้นก็ยังแสดงให้เห็นถึงความแตกต่างหลากหลายทางด้านความเชื่อด้วย 
โดยเฉพาะการนับถือศาสนา กล่าวคือ ชาวอินโดนีเซียรับรู้ว่าในช่วงพุทธศตวรรตที่ 12 - 15 
ราชวงศ์ไศเลนทร์เป็นผู้ปกครองหนึ่งเดียวบนเกาะชวาก็จริง แต่บุคคลในราชวงศ์นั้นมีความเชื่อ 
ความศรัทธาในศาสนาที่แตกต่างกัน และอยู่ร่วมกันได้อย่างสันติ อย่างพระเจ้าศรีสัญชยะที่นับถือ
ศาสนาฮินดู ไศวะนิกาย แต่โอรสของพระองค์ซึ่งต่อมาคือ พระเจ้าปณัมกรัณกลับมานับถือเลื่อมใส
พุทธศาสนานิกายมหายาน  



วารสารอักษราพิบลู | 31 

ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2565 

 

 สุดท้ายนี้ ผู้เขียนสนับสนุนการตีความของโบชารีที่ว่าจารึกศังกรได้ให้ข้อมูลการเปลี่ยนผ่าน
การนับถือศาสนาของราชวงศ์ไศเลนทร์จากศาสนาฮินดู ไศวะนิกาย เป็นพุทธศาสนานิกายมหายาน
และบุคคลในจารึกศังกร โดยอาศัยหลักฐานและข้อคิดเห็นหลาย ๆ ด้านประกอบกัน ประการแรก
การสร้างศิลาจารึกเพื่อบันทึกเรื่องราวมักเกิดขึ้นจากกลุ่มของชนชั้นปกครองมากกว่าบุคคล
ธรรมดาอย่างที่อาโลกล่าวอ้างว่า ศังกร เป็นเพียงกวีในศาสนาฮินดู เนื่องจากการสร้างศิลาจารึก 
ถือเป็นเรื่องใหญ่ เป็นเรื่องสำคัญที่เกิดขึ้นในอาณาจักรหรือราชวงศ์ ดังจารึกจังกัลป์ของพระเจ้า               
สัญชยะ และจารึกาละสันของพระเจ้าปณัมกรัณ 

ประการที่สอง ในตอนท้ายของจารึกศังกรมีการใช้คำว่า ธรฺม (ธรรม) และ ภิกฺษุสงฺฆ            
(ภิกษุสงฆ์) ซึ่งทั้งสองคำเป็นคำในพุทธศาสนาอย่างชัดเจน ซึ่งแตกต่างจากเนื้อหาตอนต้นที่กล่าวถึง
การทำพิธีบูชาพระศิวะของศาสนาฮอินดู ไศวะนิกาย จึงมีความเป็นไปได้ว่าจารึกหลักนี้ได้บันทึก
การเปลี่ยนผ่านศาสนาจากฮินดูเป็นพุทธศาสนาของราชวงศ์ไศเลนทร์ 

 

 
ภาพ 8 คำในพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในตอนท้ายของจารึก 

 

ประการสุดท้าย นักวิชาการชาวตะวันตกพยายามแยกพระเจ้าศรีสัญชยะออกมาจาก
ราชวงศ์ไศเลนทร์เป็นราชวงศ์ใหม่ที่ชื่อว่า ราชวงศ์สัญชยะ และดึงเอากษัตริย์ในราชวงศ์ไศเลนทร์  
ที่มีข้อมูลว่านับถือศาสนาฮินดู ไศวะนิกายเข้ามาในวงศ์ของสัญชยะทั้งหมด ด้วยกรอบคิดที่ว่า  
หนึ่งราชวงศ์หรือหนึ่งผู้ปกครองจะต้องสนับสนุนศาสนาเพียงหนึ่งศาสนาเท่านั้น แต่หากเรา
พิจารณาข้อมูลทางด้านโบราณสถานจะเห็นได้ว่า บุโรพุทโธ มหาสถานพุทธศาสนานิกายมหายาน 



32 | Aksara Pibul Journal 

Volume 3 No.2 July-December 2022 

 

มีที่ตั้งไม่ได้ห่างไกลไปจาก ปรัมบานัน มหาสถานศาสนาฮินดู ไศวะนิกายเท่าไรนัก นอกจากนี้
บริเวณแถบนั้นก็มีศาสนาสถานเล็ก ๆ ของทั้งสองศาสนาตั้งปะปนอยู่ร่วมกัน แสดงให้เห็นถึง         
การอยู่ร่วมกันอย่างสันติของกลุ่มคนที่ถึงแม้จะมีความคิดความเชื่อทางศาสนาแตกต่างกัน แต่ก็มี
สำนึกความเป็นชาติร่วมกัน ด้วยเหตุนี้จึงทำให้ราชวงศ์ไศเลนทร์ครองความยิ่งใหญ่เหนือเกาะชวา
อย่างยาวนานในยุคโบราณของอินโดนีเซีย 
 
เอกสารอ้างอิง 
Bambang, S., & Endang, H. (Eds.).  (2008).  Sejarah nasional Indonesia (2nd ed.). 

Jakarta: Balai Pustaka. 
Boechari.  (1966).  Preliminary report on the dicovery of an Old-Malay inscription at 

Sodjomerto. Madjalah Ilmu-Ilmu Sastra Indonesia,  3(2-3), 241-251. 
_______ .  (2012).  Melacak Sejarah Kuno Indonesia Lewat Prasasti: Tracing 

ancient Indonesian history through inscriptions.  Jakarta: Kepustakaan 
Populer Gramedia. 

Bosch, F. D. K.  (1952).  Sriwijaya, de Sailendrawamsa en de Sanjayawamsa.  
[n.p.]. 

Chedha, T.  (2015).  Candi Kalasan.  Retrieved from https://db.sac.or.th/seaarts 
   /en/detail.php?tb_id=180 

Griffiths, A.  (2021).  The sanskrit inscription of Śaṅkara and its interpretation in the 
national history of Indonesia.  Journal of the Humanities and Social Sciences 
of Southeast Asia,  177, 1-26. 

Khatshima, K.  (2021).  Kalasan inscription.  Bangkok: Silpakorn University. 
Zakharov, A. O.  (2012).  The Sailendras reconsidered: Nalanda-Sriwijaya centre 

working paper series no. 12.  Singapore: Institue of Southeast Asian Studies in 
Singapore. 

 


