
วารสารอักษราพิบูล | 65 

ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2564 

 

บทความวิชาการ (Academic article) 

ความสำคัญของซุ้มเรือนแก้วหลวงพ่อพระพุทธชินราช 
The importance of the Arch Frame of Buddha Chinnarat 

ศราวุธ  สุดงูเหลือม1   
Sarawut Sudnguluam1 

 
บทคัดย่อ 

การศึกษาความสำคัญของซุ้มเรือนแก้วหลวงพ่อพระพุทธชินราชครั้งนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือ
ศึกษาค้นคว้า ตลอดจนวิเคราะห์ลักษณะสำคัญของซุ ้มเรือนแก้วซึ ่งเป็นองค์ประกอบของ  
พระพุทธชินราช พระพุทธประติมากรรมที่ประดิษฐาน ณ วัดพระศรีรัตนมหาธาตุวรมหาวิหาร 
จังหวัดพิษณุโลก ผู้ศึกษาดำเนินการศึกษาใน 2 ประเด็น ได้แก่ 1) การศึกษาที่มาและรายละเอียด
เกี ่ยวกับซุ ้มเร ือนแก้ว และ 2) การศึกษาว ิเคราะห ์ตำนานการสร ้างองค์ซ ุ ้มเร ือนแก้ว 
เพื่อเปรียบเทียบตำนานแนววิวัฒนาการนิยมและหน้าที่นิยม ผลการศึกษาพบว่าซุ้มเรือนแก้ว 
มีลักษณะเฉพาะองค์ซึ่งเป็นการสะท้อนคติความเชื่อทั้งคติความเชื่อกระแสเดิมที่ยังมิได้มีการรับ
อิทธิพลความเชื่อทางพระพุทธศาสนา และคติความเชื่อกระแสใหม่ที่ได้รับอิทธิพลความเชื่อ
ทางด้านพระพุทธศาสนา 
คำสำคัญ: ความสำคัญ  ซุ้มเรือนแก้ว  หลวงพ่อพระพุทธชินราช 

 

Abstract 
 The purposes of this study, the importance of the arch frame of Buddha 
Chinnarat, were to investigate and analyze the important style of the Arch Frame of 
Buddha Chinnarat which was the importance composition of Buddha Chinnarat, 
housed in Wat Pra Sri Rattana Mahathat Vora Maha Vihara, a Buddhist temple in 
Phitsanulok Province, Thailand. There are two issues studied in this academic article 
Including 1) the study of a detail source of the arch frame of Buddha Chinnarat. and 
2) the analysis of the arch frame of Buddha Chinnarat construction legend by 

 
1  นักวิชาการอิสระ 
Independent scholar 
 



66 | Aksara Pibul Journal 

Year 2 Volume 1 No. January-June 2021 

 

evolutionism and functionalism theories. The result revealed that the arch frame of 
Buddha Chinnarat has an only style which echoes both old and new beliefs derived 
from Buddhist influences.     
Keywords: the importance, the arch frame, Buddha Chinnarat 
 
บทนำ 

พระพุทธชินราชหรือหลวงพ่อพระพุทธชินราชนับเป็นองค์พระประธานที่มีความสำคัญ    
ทั้งในด้านคุณค่าทางจิตใจหรือความศรัทธาของประชาชน และคุณค่าความงามตามพุทธศิลป์ถึงขั้น
ที่มีคำนิยมจากบางบุคคลที่กล่าวว่า “พระพุทธชินราชเป็นองค์พระประธานที่มีความงดงามที่สุด   
ในโลก” โดยเฉพาะอย่างยิ ่งในแง่พุทธลักษณะเฉพาะ ดังที่ศักดิ์ชัย  สายสิงห์ (2551 , น. 65)        
ได้กล่าวอธิบายเกี่ยวกับพระพุทธลักษณะเฉพาะของหลวงพ่อพระพุทธชินราชไว้ว่า “พระพุทธชิน
ราชเป็นพระพุทธรูปสมัยสุโขทัยสกุลช่างพิษณุโลก หรือที่เรียกว่า ‘หมวดพระพุทธชินราช’ เพราะ
พระพุทธชินราชจะมีพระพุทธลักษณะโดยทั ่วไปคล้ายคลึงกับพระพุทธรูปหมวดสุโขทัย           
ทว่าแตกต่างจากหมวดดังกล่าวตรงที่การสร้างพระพักตร์ให้มีลักษณะกลม พระวรกายอวบอ้วนกว่า 
และนิ้วทั้ง 4 ที่พระหัตถ์ยาวเรียวเสมอกัน แต่อย่างไรก็ตามพระพุทธลักษณะดังกล่าวนี้ปรากฏอยู่
ภายหลังสมัยสุโขทัย” จากความเข้าใจแง่พุทธลักษณะเฉพาะนี้เองทำให้เห็นถึงความพิเศษของ  
องค์หลวงพ่อพระพุทธชินราช นอกจากนี้องค์พระประธานดังกล่าวยังมีความงดงามอันเป็นที่
ยอมรับจากประชาชนและบุคคลทั่วไปที่พบเห็น ผู้ศึกษามีข้อสังเกตประการหนึ่งว่าความงดงาม
ดังกล่าวนอกจากจะเป็นเพราะองค์พระประธานที่งดงามแล้ว ยังน่าจะเป็นเพราะส่วนประกอบรอบ
องค์พระท่ีเรียกว่า “ซุ้มเรือนแก้ว” ที่ทำให้องค์พระประธานมีความงดงามมากข้ึน อุปมาได้กับเพชร
แท้ที่ส่องแสงแจ่มจรัสเมื่อต้องแสงไฟ หากมีตัวเรือนแหวนที่งดงามก็อาจทำให้เพชรแท้นั้นมีคุณค่า
ความงามมากยิ่งข้ึนไปด้วย 

จากประเด็นดังกล่าวนี้เองทำให้ผู ้ศึกษามีความต้องการศึกษา ค้นคว้า ตลอดจนการ
วิเคราะห์เพื่อทราบถึงที่มาและรายละเอียดเกี่ยวกับซุ้มเรือนแก้วที่ครอบองค์พระพุทธชินราช 
ตลอดจนวิเคราะห์ซุ้มเรือนแก้วโดยใช้ทฤษฎีเกี่ยวกับตำนานการศึกษาเชิงวิวัฒนาการนิยมและ
หน้าที่นิยม ดังนั้นบทความนี้จึงได้นำเสนอการศึกษา และวิเคราะห์ 2 ประเด็น ได้แก่      

1) ศึกษาที่มาและรายละเอียดเกี่ยวกับซุ้มเรือนแก้ว  
2) ศึกษาวิเคราะห์ตำนานการสร้างองค์ซุ ้มเรือนแก้วเพื ่อเปรียบเทียบตำนานแนว

วิวัฒนาการนิยม (Evolutionism) คือการศึกษาตำนานจากแนวคิดวิวัฒนาการของสังคมในแต่ละ



วารสารอักษราพิบูล | 67 

ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2564 

 

ยุคสมัยจากลำดับขั้นอารยธรรมที่ต่ำไปสู่ลำดับขั้นอารยธรรมที่สูงกว่า และศึกษาแนวหน้าที่นิยม 
(Functionalism) คือการศึกษาตำนานจากส่วนประกอบต่าง ๆ ในสังคมที ่ทำหน้าที ่และให้
ความหมายต่าง ๆ ต่อสังคม โดยใช้ทฤษฎีของปฐม  หงส์สุวรรณ (กาลครั้งหนึ่ง: ว่าด้วยตำนานกับ
วัฒนธรรม, 2550) ที่ใช้ศึกษาตำนานในมิติวัฒนธรรมศึกษา 

 
เนื้อเรื่อง  

จากการศึกษา ค้นคว้า ตลอดจนวิเคราะห์ลักษณะสำคัญของซุ ้มเรือนแก้วซึ ่งเป็น
องค์ประกอบของพระพุทธชินราช พระพุทธประติมากรรมที่ประดิษฐาน ณ วัดพระศรีรัตนมหาธาตุ
วรมหาวิหาร จังหวัดพิษณุโลก ผู้ศึกษาจำแนกผลการศึกษา ค้นคว้า และวิเคราะห์ซุ้มเรือนแก้วโดย
ใช้ทฤษฎีเกี ่ยวกับตำนานกับการศึกษาเชิงวิวัฒนาการและหน้าที ่น ิยมออกเป็ น 2 ประเด็น 
ดังต่อไปนี้ 
 

1. การศึกษาที่มาและรายละเอียดเกี่ยวกับองค์ซุ้มเรือนแก้ว 
สมเด็จกรมพระยาดำรงฯ (2518, น. 111) ทรงอธิบายสันนิษฐานเกี่ยวกับประวัติการสร้าง

องค์พระพุทธชินราชว่าน่าจะสร้างขึ้นในรัชสมัยของพญาลิไท เนื่องจากพระองค์ทรงเป็นกษัตริย์ที่มี
ความเลื่อมใสในพระพุทธศาสนาเป็นอย่างมาก สอดคล้องกับข้อสันนิษฐานของจุฑารัตน์ เกตุปาน 
(2547, น. 2) ที่สรุปความจากศิลาจารึกหลักที่ 8 ว่าพระยามหาศรีสุริยพงศ์มหาธรรมราชาธิราช 
(พญาลิไท) น่าจะเป็นผู้สร้างองค์พระพุทธชินราชเมื่อราว พ.ศ. 1905 – 1912 ครั้งเสด็จไปปราบหัว
เมืองทางทิศตะวันออกของแม่น้ำป่าสักแล้วเสด็จมาประทับที่เมืองสองแควเป็นเวลา 7 ปี เมื่อครั้งที่
ประทับก็ทรงสร้างพระมหาธาตุเจดีย์และปลูกต้นพระศรีมหาโพธิ์ ทว่าการดังกล่าวไม่ได้กล่าวถึง
การสร้างองค์พระพุทธชินราชรวมถึงองค์พระพุทธชินสีห์ แต่ก็อาจสันนิษฐานได้ว่าน่าจะมีการสร้าง
องค์หลวงพ่อพระพุทธชินราชขึ้นเมื่อครั้งนั้นด้วย 

ทั้งนีย้ังมมีุมมองที่สวนกระแสเกี่ยวกับสมัยของการสร้างองค์หลวงพ่อพระพุทธชินราชและ
ซุ้มเรือนแก้วดังที่พิริยะ ไกรฤกษ์ และพิชญา  สุ่มจินดา (2549) ซ่ึงกล่าวเกี่ยวกับการสร้างองค์พระ
ประธานและซุ้มเรือนแก้วขององค์พระพุทธชินราชในงานวิจัยซึ่งได้กล่าวสรุปเกี่ยวกับการกำหนด
ยุคสมัยของการก่อสร้างว่าน่าจะสร้างขึ้นในสมัยเดียวกัน กล่าวคือน่าจะสร้างขึ้นเมื่อพุทธศตวรรษที่ 23 
เนื่องจากการสร้างพระประธานตามพุทธศิลป์และความนิยมการสร้างซุ้มเรือนแก้วเป็นพุทธศิลป์
การสร้างเฉพาะในรัชสมัยของสมเด็จพระนารายณ์มหาราช  



68 | Aksara Pibul Journal 

Year 2 Volume 1 No. January-June 2021 

 

นอกจากนี้เมื่อสังเกตลักษณะของซุ้มเรือนแก้วพระพุทธชินราชแล้ว จะเห็นได้ว่าซุ้มเรือน
แก้วพระพุทธชินราชจะประดับประดาด้วยลวดลายพรรษาพฤกษากรอบของเรือนแก้ว มีตัวมกรยืน
อยู่ที่ปลายส่วนฐานทั้งสองข้างของซุ้มเรือนแก้ว ประดับประดาด้วยลวดลายพรรษาพฤกษา รูปทรง
ของเรือนแก้วมีลักษณะสัณฐานแบบสามเหลี่ยมหน้าจั่ว มีการหยักหนึ่งครั้งที่บริเวณทั้งสองข้าง
ระหว่างช่วงต่อของพระศอ (คอ) กับพระอังสา (บ่า) ส่วนยอดของซุ้มจะมีลายก้านต่อดอกไว้รองรับ
กระหนกสองตัวคล้ายกับลายบัวที่คอเสื้อ ในส่วนฐานทั้งสองยังมีรูปยักษ์สองตนคืออาฬวกยักษ์ที่
ถ ือผ้ารองศีรษะและท้าวเวสสุว ัณซึ ่งถือกระบอง ยักษ์ทั ้งสองตนแต่เดิมทำหน้าที ่แบกรับ 
ตัวทักทอที่ทั้งสองข้างของซุ้มเรือนแก้ว แต่ปัจจุบันได้มีการขยับยักษ์ต้องสองตนออกมาเพื่อความ
สง่างามของยักษ์ทั้งสองเวลาที่ผู้มากราบสักการะพระพุทธชินราชในมุมมองด้านหน้า และให้ทำ
หน้าที่บังโคนเสาของซุ้มเรือนแก้วเพื่อความสวยงามทางด้านข้างของพระพุทธชินราชไปโดยปริยาย  
 

2. การศึกษาวิเคราะห์ตำนานการสร้างองค์ซุ้มเรือนแก้วเพื่อเปรียบเทียบตำนานแนว
วิวัฒนาการนิยมและหน้าที่นิยม 

การศึกษาวิเคราะห์ตำนานการสร้างองค์ซุ ้มเรือนแก้วเพื ่อเปรียบเทียบตำนานแนว
วิวัฒนาการนิยมและหน้าที่นิยมในเรื่องนี้ เป็นการมองตำนานในแนววัฒนธรรมศึกษาในฐานะที่
ตำนานเป็นการสื่อสารอย่างหนึ่งของบรรพชนที่ทำให้เราเข้าใจและมองเห็นมิติทางวัฒนธรรมของ
มนุษย์ในแต่ละกลุ่มชนได้ ดังนั้นการพิจารณาเรื่องนี้จะใช้แนวคิด 2 แนวคิดเพื่อพิจารณาให้เข้าใจ
และมองเห็นมิติทางวัฒนธรรมจากตำนานเหล่านี้ 

การสร้างพระพุทธรูปถือเป็นการสร้างสัญลักษณ์แทนองค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า 
และเมื่อสังเกตการสร้างซุ้มเรือนแก้วครอบองค์พระพุทธชินราชนั้นสอดคล้องกับตำนานพุทธ
ประวัติ ดังปรากฏในหนังสือสมุดภาพปฐมสมโพธิกถา ตอนที่ 11 โพธิสัพพัญญูปริวรรต กล่าวว่า 
“ในสัปดาห์ที่ 4 หลังจากที่ทรงตรัสรู้ พระพุทธเจ้าเสด็จไปประทับนั่งในเรือนแก้ว ทรงพิจารณา
พระธรรมหลายประการรวมถึงพระไตรปิฎก แต่พระสรีรกายยังไม่ปรากฏฉัพรรณรังสี จนกระทั่ง
พระองค์ทรงพิจารณาพระอภิธรรมปิฎกถึง 7 คัมภีร์ คือมหาปัฏฐานจึงเกิดฉัพรรณรังสี หรือรังสี     
6 ประการ ดังนั้นจึงเรียกที่ตรงนั้นว่า ‘รัตนฆรเจดีย์’” (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมา-   
นุชิตชิโนรส, 2554, น. 166) 

เพราะฉะนั้นการสร้างซุ้มเรือนแก้วจึงเปรียบเสมือนการสร้างสัญลักษณ์แทนรัตนฆรเจดีย์
หรือเจดีย์เร ือนแก้วประกอบกับฉัพรรณรังสีของพระพุทธเจ้าที ่เปล่งออกมา สอดคล้องกับ



วารสารอักษราพิบูล | 69 

ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2564 

 

แนวความคิดเรื่องการสร้างองค์พระหรือพุทธสถานต่าง ๆ ที่ล้วนอาศัยแบบแผนตามพุทธประวัติ
หรือตำนานอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้องแทบทั้งสิ้น 

บทความนี้จะจำแนกวิเคราะห์องค์ประกอบของซุ้มเรือนแก้วพระพุทธชินราชพร้อมทั้งนำ
ตำนานขององค์ประกอบนั้น ๆ มาประกอบการพิจารณาโดยสามารถจำแนกออกเป็น 4 ส่วน 
ดังต่อไปนี้ 

1. ตัวทักทอคาบแก้ว 
ตัวทักทอคาบแก้วที่ซุ้มเรือนแก้วของพระพุทธชินราชนั้นปรากฏที่บริเวณพระ

ชานุทั ้งสองข้าง มีรูปลักษณ์คล้ายกับนาคมีขามีงวง และภายในปากของตัวทักทอมีลูกแก้ว       
ราม วัชรประดิษฐ์ (ม.ป.ป., ออนไลน์) ได้กล่าวถึงรูปสัตว์ในบริเวณดังกล่าวว่าคือตัวทักทอ       
(ทัก-กะ-ทอ) ซึ่งเป็นสัตว์ที่คล้ายกับคชสีห์ (ผสมกันระหว่างราชสีห์กับคชสาร) แต่มีลักษณะที่เล็กกว่า 
นอกจากนี้ตัวทักทอยังมีขนบนหัวกระดกตั้งขึ้นรวมทั้งมีเครา  

 

 
ภาพ 1 ตัวทักทอ  

ที่มา: http://phramerumas.finearts.go.th/item.php?itemID=66  
 
 
 

http://phramerumas.finearts.go.th/item.php?itemID=66


70 | Aksara Pibul Journal 

Year 2 Volume 1 No. January-June 2021 

 

 
 

ภาพ 2 ตัวทักทอคาบแก้วที่ซุ้มเรือนแก้วพระพุทธชินราช 
ที่มา: http://www.sookjai.com/index.php?topic=44065.0  

 

ดังนั้นการนำตัวทักทอคาบแก้วซึ่งเป็นสัตว์หิมพานต์มาเป็นส่วนประกอบหนึ่งของ
ซุ้มเรือนแก้วพระพุทธชินราช นอกจากเป็นการสร้างขึ้นเพื่อประดับตกแต่งให้องค์พระพุทธชินราช
งดงามแล้ว ยังเป็นการสะท้อนตำนานการทำหน้าที่ของตัวละครสัตว์วิเศษที่ทำหน้าที่อุปถัมภ์ค้ำชู
พระพุทธศาสนา และในการที ่มีตัวทักทอคาบแก้วที ่ซ ุ ้มเรือนแก้วพระพุทธชินราชซึ ่งเป็น
ลักษณะเฉพาะนี้ยังสามารถตีความได้ว่าสัตว์วิเศษดังกล่าวต้องการน้อมถวายแก้วหรืออัญมณีที่มีค่า
เพ่ือเป็นพุทธบูชาแด่องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า 

 
2. ตัวมกร 
เมื่อสังเกตที่ลวดลายบริเวณโคนลำตัวทักทอ (ปรากฏบริเวณพระศอของพระพุทธ

ชินราช หรือส่วนล่างของกรอบโค้งด้านบนก่อนจะหยักขึ้นเป็นลายอุบะสองข้างและโค้งลงเป็นส่วน
เสาทั้งสองข้าง) จะพบว่ายังมีสัตว์วิเศษอีกชนิดหนึ่ง ซึ่งราม วัชรประดิษฐ์ (ม.ป.ป., ออนไลน์)  
ได้สันนิษฐานว่าสัตว์วิเศษชนิดนี้คือตัวทักทอที่คายพวงอุบะและตัวมกรออกมา มีความแตกต่างจาก
รูปลักษณ์ตามวัฒนธรรมล้านนาเพราะต้องการสร้างขึ้นเพื่อเป็นลักษณะเฉพาะของซุ้มเรือนแก้ว
พระพุทธชินราช    

อย่างไรก็ดี บทความนี้มีข้อสังเกตว่ารูปสัตว์วิเศษที่ปรากฏบริเวณดังกล่าวน่าจะ
เป็นรูปสลักตัวมกรหรือบ้างก็เรียกว่าตัวเหรา เนื่องจากมีตำนานของตัวมกรเกี่ยวข้องกับการคาย
สัตว์ต่าง ๆ เพื่อถวายเป็นพุทธบูชาแด่องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าหลังจากที่ได้สดับพระธรรม
เทศนา สอดคล้องกับศิริพจน์  เหล่ามานะเจริญ (2564, ออนไลน์) ได้กล่าวอธิบายความหมายและ
ตำนานของตัวมกรโดยสรุปว่าตามนิทานท้องถิ่นวัดกลางมักเล่าต่อกันว่าตัวเหราเป็นตัวกินนาค 

http://www.sookjai.com/index.php?topic=44065.0


วารสารอักษราพิบูล | 71 

ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2564 

 

และคำว่า “มกร” ยังมีความหมายในภาษาสันสกฤต แปลตรงตัวได้ว่า “ผู้สำรอก” เป็นสัตว์ตาม
ปรัมปราคติของอินเดีย มีลักษณะพิเศษคือการคายหรือสำรอกความอุดมสมบูรณ์ต่าง ๆ ออกมา     

 

 

 

ภาพ 3 ตัวมกรคายพวงอุบะและทักทอท่ีซุ้มเรือนแก้วพระพุทธชินราช 
ที่มา: https://pantip.com/topic/38663091  

 

ในวัฒนธรรมล้านนานิยมเรียกสัตว์ทำนองเดียวกันนี ้ว ่าตัวมอมซึ ่ง  เอกพงศ์  
ประดิษฐ์พงศ์ (2554, ออนไลน์) ได้กล่าวเกี่ยวกับตัวมอมหรือตัวทักทอไว้ว่า ตัวมอมเป็นสัตว์ผสม
ระหว่างสิงโตกับลิงซึ่งได้รับอิทธิพลมาจากศิลปะแบบจีน เป็นสัตว์จำพวกหนึ่งที่เฝ้าอยู่หน้าวิหาร
หรือศาสนสถานโดยเฉพาะทางภาคเหนือของไทย เพราะในตำนานของทางเหนือหรือล้านนาเชื่อว่า
ตัวมอมเป็นสัตว์พาหนะของเทพเจ้าปัชชุนะเทวบุตรที่ดลบันดาลฝนฟ้าให้ตกต้องตามฤดูกาล  
ตัวมอมเป็นหนึ่งในเทวะบริวารของพระพิรุณ ในตำนานกล่าวไว้ว่าตัวมอมเมื่อลงมายังโลกมนุษย์
แล้วเกิดกิเลสโดยการแสดงอำนาจในทางมิชอบจึงทำให้กลับยังสวรรค์ไม่ได้ แต่เมื ่อได้สดับ  
พระธรรมเทศนาจากสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าอยู่เป็นเนืองนิจ ทั้งยังสร้างประโยชน์โดยการเป็น
สื่อกลางแก่มนุษย์ในการของฝนจึงสามารถละกิเลสแล้วกลับไปยังสวรรค์ได้ 

นอกจากนี้ในประเด็นที่ตัวมอมนิยมสร้างขึ้นในวัฒนธรรมล้านนาตามที่เอกพงศ์  
ประดิษฐ์พงศ์กล่าวไว้ข้างต้น เพ็ญสุภา สุขคตะ (2560, ออนไลน์) ได้กล่าวถึงตัวมอมไว้ในเว็บไซต์
มติชนสุดสัปดาห์ หัวข้อ “‘สิงห์มอม’ ไม่เคยปรากฏในวัฒนธรรมล้านนาโบราณ แล้วมาจากไหน?” 
โดยสรุปว่า “มอม” หรือ “สิงห์มอม” เป็นสิงห์ผสมลิง มีความคล้ายกับสัตว์หลายชนิดที่มีลักษณะ
ผสมกัน เช่น สุนัข แมว ตุ๊กแก กิ้งก่า เป็นต้น ไม่เคยปรากฏในวัฒนธรรมล้านนาโบราณแต่เพิ่งเข้า
มาแพร่หลายปะปนกับสัตว์หิมพานต์ในงานศิลปกรรมยุคหลังของล้านนาไม่เกิน 200 ปี (ราวพุทธ
ศตวรรษท่ี 24 เป็นต้นมา) โดยได้รับอิทธิพลจากจีนที่นับถือพุทธศาสนานิกายมหายาน 

https://pantip.com/topic/38663091


72 | Aksara Pibul Journal 

Year 2 Volume 1 No. January-June 2021 

 

เมื่อสังเกตจากลวดลายของตัวมอมที่ปรากฏในซุ้มเรือนแก้วพระพุทธชินราช    
จะพบว่าตัวมอมมีลักษณะเฉพาะ กล่าวคือปรากฏส่วนปากที่แหลม ฟันแต่ละซี่ท่ีแหลม และมีลิ้นที่
ยาวเรียว นอกจากนี้ยังมีดวงตากลมโตและมีลำตัวที ่พาดยาวลงมาจากด้านบน บทความนี้มี
ข้อสังเกตว่าลักษณะและลวดลายของตัวมอมที่ปรากฏในซุ้มเรือนแก้วมีความสอดคล้องกับลวดลาย
ตัวมอมในกลุ่มเบ็ดเตล็ด ตามที่สินรี จ้อยรักษา (2548, น. 23) ได้จำแนกกลุ่มของตัวมอมที่มีใน
ลักษณะดังนี้ไว้ทำนองว่าเป็นการสร้างลักษณะของตัวมอมให้มีรูปร่างหน้าตาที่แปลกประหลาด 
เป็นศิลปกรรมที่เกิดขึ้นภายหลังความนิยมในการสร้างตัวมอมที่ได้รับอิทธิพลมาจากจีน แต่มัก
ปรากฏรูปลักษณ์ลำตัวมอมคล้ายกับลำตัวของนาคเพ่ือให้พาดยาวกับศาสนสถานตามคติความเชื่อ
ของล้านนา   

นพดล อินทับทิม (2553) มีความเห็นว่าเมื่อสังเกตจากลวดลายที่ปรากฏบริเวณ
ซุ้มเรือนแก้วจะพบบริเวณซุ้มเรือนแก้วเป็นลวดลายของตัวมอม คือคายลำตัวของมกรที่ทอดยาว
มายังฐานของพระพุทธชินราช และคายพวงอุบะที่เป็นรูปช่อโค้งทั้งสองข้างพุ่งออกจากองค์พระ
พุทธชินราช คล้ายกับลักษณะของปกคอเสื้อบริเวณพระศอขององค์พระพุทธชินราช  ดังนั้นการ
สร้างรูปลักษณ์ของสัตว์พิเศษชนิดดังกล่าวจึงเป็นการสะท้อนการทำหน้าที่หนึ่งของสัตว์วิเศษตาม
ตำนานที่อุปถัมภ์คำชูพระพุทธศาสนา ภายหลังจากการที่พระพุทธศาสนาเข้ามามีอิทธิพลตาม
แนวคิดวิวัฒนาการนิยม  

 
3.  ยักษ์ทั้งสองตน 
เมื่อสังเกตที่บริเวณฐานของซุ้มเรือนแก้วจะพบว่านอกเหนือจากตัวมกรที่ยืนอยู่

ทั้ง 2 ข้าง ยังมียักษ์สองตนยืนอยู่ที่ฐานขององค์พระหรือส่วนใต้ของมกรทั้งสองตัว โดยมีอาฬวก
ยักษ์ยืนทางด้านพระหัตถ์ขวาของพระพุทธชินราช และมีท้าวเวสสุวัณยืนทางด้านพระหัตถ์ซ้ายของ
พระพุทธชินราช จากรูปลักษณะดังกล่าวบทความนีจ้ะจำแนกพิจารณายักษ์ท้ังสองตนดังต่อไปนี้ 

 
 3.1   อาฬวกยักษ์ 

ดังที่กล่าวไว้ในตอนต้นแล้วว่าการจะสร้างรูปเคารพทางศาสนาได้นั้นจะต้อง
คำนึงถึงแบบแผนทางตำนานหรือพุทธประวัติ อาฬวกยักษ์ก็ถือว่าเป็นตัวละครหรืออมนุษย์หนึ่งใน
ตำนาน ซึ่งปัญญา  ใช้บางยาง (2550 , น. 9 – 11) ได้กล่าวว่าอาฬวกยักษ์เรียกตามชื่อเมือง      
อาฬวกะ เป็นยักษ์ตนหนึ่งในบริวารของท้าวเวสสุวัณและได้รับพรจากท้าวเวสสุวัณให้อาศัยอยู่       
ที่บริเวณต้นไทรใหญ่ ทั้งยังสามารถจับมนุษย์หรือสัตว์ที่เข้ามายังบริเวณต้นไทรเพื่อกินเป็นอาหารได้ 



วารสารอักษราพิบูล | 73 

ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2564 

 

เรื่องราวทั้งหลายเกิดข้ึนเมื่อพระราชาแห่งเมืองอาฬวกหลงเข้ามาบริเวณดังกล่าว พระองค์จึงได้ตก
ลงเจรจากับอาฬวกยักษ์เพ่ือให้รอดพ้นจากการถูกจับกิน โดยพระองค์หลอกล่อประชาชนให้มาเป็น
อาหารแก่ยักษ์แทนพระองค์ ต่อมาเม่ือไม่มีใครแล้วพระองค์จึงส่งพระราชกุมารน้อยชื่อว่า “อาฬวก
กุมาร” มาเพ่ือเป็นอาหาร ความทราบถึงพระพุทธเจ้าด้วยญาณของพระองค์ท่ีทราบว่าในอดีตชาติ 
พระราชกุมารมีจิตอธิษฐานเพื่อการบรรลุอนาคามิผล ส่วนอาฬวกยักษ์มีจิตศรัทธาเพื่อการบรรลุ
โสดาปัตติผล พระพุทธองค์จึงเสด็จไปเพ่ือโปรดทั้งสองด้วยการเสด็จไปประทับนั่งยังรัตนบัลลังก์อัน
เป็นทิพย์ของอาฬวกยักษ์และทรงเปล่งแสงพระรัศมีสีทองทำให้บริวารของยักษ์ ณ ที่นั้นเกิดความ
เลื่อมใสและฟังธรรมในคราเดียวกัน เหตุการณ์ครั้งนั้นยังความโกรธกริ้วแก่อาฬวกยักษ์อย่างยิ่ง 
เกิดเป็นการสงครามระหว่างอาฬวกยักษ์กับพระพุทธเจ้าตลอดคืนยันรุ่งเช้า เมื่อตนหายโกรธแล้ว
จึงทูลถามปัญหา 8 ข้อซึ่งพระพุทธเจ้าทรงตอบได้ทั้งหมด พระพุทธเจ้าจึงขอพระราชกุมารจาก
อาฬวกยักษ์และทรงให้อาฬวกยักษ์เป็นอุบาสกแก่พระพุทธศาสนาและยังมีหน้าที่อารักษ์เมืองอาฬ
วกะสืบต่อไปอีกด้วย 

จะเห็นได้ว่าการสร้างรูปอาฬวกยักษ์ที่บริเวณฐานของพระพุทธชินราช 
นอกจากสะท้อนให้เห็นถึงการเลียนแบบเหตุการณ์ในครั้งที่พระพุทธองค์ประทับนั่งยังบัลลังก์ของ
อาฬวกยักษ์ นอกจากจะทรงโปรดอาฬวกยักษ์ให้เป็นอุบาสกที่มีศีลธรรมจนสำเร็จแล้ว ยังเป็นการ
สะท้อนลำดับชั้นในตัวละครชั้นล่างที่ได้รับการขัดเกลาจากพระตถาคตซึ่งเป็นตัวแทนของอารยชน
หรือตัวละครชั้นสูงกว่า 

 

 
 

ภาพ 4 อาฬวกยักษ์ที่ซุ้มเรือนแก้วพระพุทธชินราช 
ที่มา: https://www.facebook.com/สมโภชพระพุทธชินราช-หกร้อยหกสิบปี-๖๖๐ปี-  

https://www.facebook.com/สมโภชพระพุทธชินราช-หกร้อยหกสิบปี-๖๖๐ปี-


74 | Aksara Pibul Journal 

Year 2 Volume 1 No. January-June 2021 

 

3.2   ท้าวเวสสุวัณ 
วันดี จันทร์ประดิษฐ์และสุวรรณ กลิ ่นพงศ์ (2558 , น. 113) ได้อธิบาย

เกี่ยวกับท้าวเวสสุวัณหรือท้าวกุเวรว่าท้าวเวสสุวัณเป็นพระราชาธิบดีของยักษ์ทั้งหลายในการ
พิทักษ์อาณาเขตทางทิศอุดร (ทิศเหนือ) ของเขาพระสุ เมรุ มหาราชองค์นี้ครอบครองบริเวณ
ภาคเหนือทั้งหมดโดยมีนครหลวงชื่ออิสนคร พระองค์มีโอรสจำนวน 90 พระองค์ซ่ึงล้วนแต่งามสง่า
และทรงศักดานุภาพ พระองค์จะทรงครองทิพยวิมานทิพย์ได้เป็นเวลาถึง 500 ปีทิพย์ จนสิ้นวาระ
แห่งเทพจตุโลกบาล 

ในอดีตชาติของท้าวเวสสุวัณมีความเกี่ยวข้องกับพระพุทธเจ้าเป็นอย่างดี
หลายภพชาติโดยเฉพาะอย่างยิ่งในชาติที ่เป็นพระพุทธเจ้า กล่าวคือท้าวเวสสุวัณได้เกิดเป็น  
พระเจ้าพิมพิสารซึ่งได้ฟังธรรมและบำรุงพระพุทธศาสนาจนได้อานิสงส์ในการเกิดเป็นราชาธิบดี 
ดังนั้นการนำท้าวเวสสุวัณซึ่งเป็นท้าวที่มีศักดิ์เป็นเจ้านายของยักษ์หรือภูติผีปีศาจมาเป็นผู้อุปถัมภ์
ค้ำชูพระพุทธศาสนาโดยสร้างเป็นเทวรูปที่ฐานขององค์พระพุทธชินราช สะท้อนให้เห็นถึงลำดับชั้น
ของตัวละครยักษ์หรืออมนุษย์ที่ต่ำกว่าตัวละครบรรพชิตในทางพระพุทธศาสนา ทั้งยังสะท้อนเรื่อง
ความไม่แน่นอนของวาระแห่งเทพที่ยังต้องมีอายุขัย เมื่อเทียบกับแนวความคิดเรื่อง “นิพพาน” 
ในทางพระพุทธศาสนาที่หมายถึงความหลุดพ้นและไม่มีการเวียนว่ายตายเกิดอีกต่อไป ซึ่งแสดงให้
เห็นว่าตัวละครหรือคติความเชื่อทางพระพุทธศาสนาอยู่เหนือกว่าตัวละครหรือในคติความเชื่อเรื่อง
อมนุษย์ไม่ว่าจะเป็นเทวดาหรือยักษ์ 
 

 
 

ภาพ 5 ท้าวเวสสุวัณท่ีซุ้มเรือนแก้วพระพุทธชินราช 
ที่มา: https://www.facebook.com/สมโภชพระพุทธชินราช-หกร้อยหกสิบปี-๖๖๐ปี-  

https://www.facebook.com/สมโภชพระพุทธชินราช-หกร้อยหกสิบปี-๖๖๐ปี-


วารสารอักษราพิบูล | 75 

ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2564 

 

4.  พระฉัพรรณรังสี 
ดังที่กล่าวไว้ในข้างต้นของบทความแล้วว่าพระฉัพรรณรังสีเป็นสัญลักษณ์แทน

แสงพระรัศมีขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าเมื่อครั ้งสำเร็จมหาปัฏฐาน ทั้งนี้หากสังเกตคำว่า      
“ซุ้มเรือนแก้ว” หรือรัตนฆรบัลลังก์แล้วในความเป็นจริงจะเป็นเพียงซุ้มโปร่งใสมากกว่าที่จะ
ปรากฏเป็นรูปร่าง แตก่ารสร้างซุ้มเรือนแก้วครอบองค์พระพุทธชินราชนั้นเปรียบได้กับการสร้างรูป
เคารพแทนพระพุทธเจ้าที่ทรงมีแสงพระฉัพรรณรังสีแผ่ออกจากพระวรกายครั้งที่ประทับนั่งบนซุ้ม
เรือนแก้วหรือรัตนฆรบัลลังก์ซึ่งพระอินทร์ได้เนรมิตถวายเป็นพุทธบูชาแด่พระพุทธองค์  

 
ส่วนสรุป  
 ในแง่ของตำนานหรือคำบอกเล่านั้น เว็บไซต์สมโภชพระพุทธชินราชหกร้อยหกสิบปี – 
660 ปี (2560, ออนไลน์) ได้มีการเล่าเรื่องราวจากพระราชพงศาวดารกรุงธนบุรีว่าครั้งท่ีแม่ทัพพม่า
ชื่อว่าอะแซหวุ่นกี้ได้มาตั้งค่ายที่พิษณุโลก เมื่อเลิกทัพก็จุดไฟเผาวัด ทว่าไฟที่ลุกไหม้ก็มิอาจทำลาย
พระวิหารและองค์พระพุทธชินราชได้ เนื่องจากพุทธานุภาพของพระพุทธชินราชและเทวานุภาพ
ของอาวุธวิเศษ 2 ใน 5 ของปัญจเทพศาสตราวุธ1 ได้แก่ผ้าวิเศษของอาฬวกยักษ์และคฑาวุธหรือ
กระบองของท้าวเวสสุวัณ จากคำบอกเล่านี้เองสะท้อนให้เห็นหน้าที่ของตำนานที่ถูกสร้ างขึ้นเพ่ือ
สร้างความศรัทธาแก่ประชาชน 
 จากการอธิบายลวดลายและลักษณะของซุ้มเรือนแก้วพระพุทธชินราชพร้อมทั้งการบอก
ความหมายขององค์ประกอบต่าง ๆ นี้เอง นอกจากจะทำให้เห็นถึงความงดงามของซุ้มเรือนแก้ว
แล้วยังเป็นการสะท้อนลำดับทางคติความเชื่อที่พระพุทธศาสนาเข้ามามีอิทธิพลต่อความเชื่อ
กระแสเดิมของท้องถิ่น อย่างไรก็ตามจะเห็นได้ว่าความเชื่อกระแสเดิมก็ไม่ได้สูญหายไปเสียทั้งหมด 
เพียงแต่กระแสความเชื่อเหล่านั้นยังคงปรากฏอยู่อย่างมีนัยสำคัญเชิงการต่อรอง โดยการทำหน้าที่
เป็นส่วนประกอบรอบองค์พระประธาน เพราะเม่ือใดก็ตามท่ีประชาชนมาสักการะองค์พระ เมื่อนั้น
ก็ต้องสักการะซุ้มเรือนแก้วซึ่งเป็นส่วนประกอบทีป่ระชาชนต่างถือกันว่าเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์อีกด้วย  
 หากมองในแง่การจัดลำดับของกระแสความเชื่อ อาจมองว่าอมนุษย์ทั้งหลายซึ่งถือเป็น
ตัวแทนฝ่ายตรงข้ามกับพระพุทธเจ้า เป็นกลุ่มโลกียะหรือกามาวจรภูมิที่เต็มไปด้วยกิเลศและอกุศล
มูลทั้งหลายซึ่งมากกว่าฝ่ายพุทธศาสนาซึ่งเป็นโลกุตรภูมิและมีภูมิธรรมในลำดับที่สูงกว่าตาม
แนวคิดวิวัฒนาการนิยม ในช่วงท้ายเมื่ออมนุษย์เหล่านั้นได้รับการขัดเกลาหรือฟังธรรมคำสอนจาก

 
1
 ปัญจเทพศาสตราวุธประกอบดว้ยวชิราวุธของพระอินทร์, คทาวุธของท้าวเวสสุวัณ, ผ้าของอาฬวกยกัษ์, ดวงตาของพระยายม

ราช และจกัรซ่ึงเป็นอาวุธของพระนารายณ์ 



76 | Aksara Pibul Journal 

Year 2 Volume 1 No. January-June 2021 

 

พระพุทธเจ้าแล้ว ทั้งยักษ์และเทพเทวดาก็กลับกลายมาเป็นผู้อุปถัมภ์ค้ำชูพระพุทธศาสนาและเป็น
พุทธสาวกที่มีศีลธรรม ดังนั้นการนำทั้งตัวมกร ตัวทักทอ และยักษ์ทั้งสองตนคืออาฬวกยักษ์และ
ท้าวเวสสุวัณมาเป็นส่วนประกอบและเป็นส่วนหนึ่งในสัญลักษณ์รูปเคารพประกอบกับฉัพรรณรงัสี
ของพระพุทธเจ้าจึงสามารถพิจารณาได้ว่าเป็นความเชื่อเดิมของชนพื้นเมืองที่มีวิวัฒนาการสู่แนว
ความเชื่อใหม่ซึ่งมีพระพุทธศาสนาเข้ามาในฐานะที่เป็นอารยธรรมสูงกว่าแนวความเชื่อเดิม ในด้าน
แนวคิดหน้าที่นิยมเมื่อสังเกตจากตำนานของส่วนประกอบต่าง ๆ ในซุ้มเรือนแก้วพระพุทธชินราช
จะพบว่ายักษ์ทั้งสองตนล้วนมีของวิเศษที่สามารถขจัดความชั่วร้ายจากเหตุการณ์ต่าง ๆ ได้ นี่เองจึง
เป็นสิ ่งที ่แสดงให้เห็นถึงหน้าที ่ของรูปสมมติซึ ่งถูกสร้างขึ ้นจากตำนาน  เพ่ืออุปถัมภ์ค้ำชู
พระพุทธศาสนาทั้งสิ้น สิ่งนี้จึงนับเป็นความสำคัญในการสร้างซุ้มเรือนแก้วซึ่งเป็นพุทธศิลป์เฉพาะ
ของพระพุทธชินราช 
 
เอกสารอ้างอิง 
กรมการศาสนา, วันดี  จันทร์ประดิษฐ์ และสุวรรณ  กลิ่นพงศ์.  (2558).  พิธีกรรมและประเพณี.  

กรุงเทพฯ: กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม. 
จุฑารัตน์  เกตุปาน.  (2547, กรกฎาคม - ธันวาคม).  พระพุทธชินราช.  วารสารมนุษศาสตร์ 

มหาวิทยาลัยนเรศวร. 1(2), น. 10 – 13. 
นพดล  อินทับทิม.  (2553).  พระพุทธรูปหมวดพระพุทธชินราช แนวทางการศึกษาและจัดกลุ่ม

รูปแบบ.  (วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตร์มหาบัณฑิต, สาขาวิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ, 
มหาวิทยาลัยศิลปากร). 

ปฐม  หงษ์สุวรรณ.  (2550).  กาลครั้งหนึ่ง : ว่าด้วยตำนานกับวัฒนธรรม.  กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย. 

ปัญญา  ใช้บางยาง.  (2550).  75 อุบาสก : พุทธสาวกในสมัยพุทธกาล.  กรุงเทพฯ: สถาบันบันลือธรรม. 
พิริยะ  ไกรฤกษ์ และพิชญา  สุ่มจินดา.  (2549).  พระพุทธชินราช : การวิเคราะห์เชิงประวัติศาสตร์

ศิลปะและการศึกษาภาพลักษณ์ที่สร้างขึ้นโดยชนชั้นนำสยามสู่สามัญชน. กรุงเทพฯ: 
สถาบันไทยคดีศึกษา มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

เพ็ญสุภา  สุขคตะ.  (2560).   “สิงห์มอม”ไม่เคยปรากฏในวัฒนธรรมล้านนาโบราณ แล้วมาจาก
ไหน?. สืบค้นจาก  https://www.matichonweekly.com/culture/article_19988 

ราม  วัชรประดิษฐ์.  (ม.ป.ป.).  ซุ้มเรือนแก้ว พระพุทธชินราช วัดพระศรีรัตนมหาธาตุฯ. สืบค้น
จาก http://www.itti-patihan.com  

https://www.matichonweekly.com/culture/article_19988
http://www.itti-patihan.com/


วารสารอักษราพิบูล | 77 

ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2564 

 

ศักดิ์ชัย  สายสิงห์.  (2551).  พระพุทธรูปสมัยสุโขทัย.  กรุงเทพฯ: ภาควิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ 
คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

ศิริพจน์ เหล่ามานะเจริญ.  (2564).  ศิริพจน์ เหล่ามานะเจริญ : ตัว “เหรา” มาจากไหน?. สืบค้น
จาก https://www.matichonweekly.com/column/article  

สมเด็จฯ กรมพระยาดำรงราชานุภาพ.  (2518).  ตำนานพระพุทธเจดีย์.  กรุงเทพฯ: องค์การค้า
ของคุรุสภา. 

สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส.  (2554).  สมุดภาพปฐมสมโพธิกถา วรรณคดี 
พระพุทธศาสนาภาคไทย คัมภีร์แสดงเรื่องราวของพระพุทธเจ้า.  กรุงเทพ: สำนักพิมพ์
ธรรมสภา. 

สมโภชพระพุทธชินราชสองร้อยสิบหกปี – 660 ปี.  (2560).  ไม่ปรากฏชื่อเรื่อง.  สืบค้นจาก 
https://www.facebook.com. 

สินรี  จ้อยรักษา.  (2548).  ตัวมอม: ที่มาของรูปแบบหน้าที่ในงานประดับวัดในเมืองเชียงใหม่.  
(รายงานปริญญาศิลปศาสตรบัณฑิต, สาขาวิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ, มหาวิทยาลัย
ศิลปากร). 

เอกพงศ์  ประดิษฐ์พงศ์.  (2554).  มกร – มอมสัตว์จินตนาการเฝ้าพุทธสถาน: ท่องไปในแดนธรรม. 
สืบค้นจาก http://www.komchadluek.net/news/detail/  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://www.matichonweekly.com/column/article
https://www.facebook.com/
http://www.komchadluek.net/news/detail/

